
 
 
 
 
 

 

119 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

MAQASHID AL-SYARIAH AL-SYATIBI: KONTRIBUSI PEMIKIRAN DALAM 

PENGEMBANGAN EKONOMI ISLAM KONTEMPORER 

 

Fazli Aminuddin1 

1IAIN Pontianak 

Email: faminuddin242@gmail.com 

 

Abstrak: Penelitian ini mengkaji kontribusi pemikiran Imam Al-Syatibi mengenai maqashid 

al-syariah dan relevansinya dalam pengembangan ekonomi Islam kontemporer. Al-Syatibi 

(1320-1388 M) sebagai ulama besar dari Andalusia telah memberikan kontribusi fundamental 

dalam pengembangan teori maqashid al-syariah yang menjadi landasan filosofis hukum Islam. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis-analitis untuk 

mengkaji latar belakang kehidupan Al-Syatibi dan produk pemikirannya tentang maqashid al-

syariah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep maqashid al-syariah Al-Syatibi yang 

meliputi lima tujuan pokok syariah (حفظ الدين، حفظ النفس، حفظ العقل، حفظ النسل، حفظ المال) memiliki 

relevansi tinggi dalam pengembangan sistem ekonomi Islam modern, khususnya dalam aspek 

perbankan syariah, keuangan inklusif, dan pembangunan berkelanjutan. 

Kata Kunci: Maqashid Al-Syariah, Al-Syatibi, Ekonomi Islam, Hukum Islam, Filosofi 

Ekonomi. 

Abstract: This research examines the contribution of Imam Al-Syatibi's thoughts regarding 

maqashid al-syariah and its relevance in the development of contemporary Islamic economics. 

Al-Syatibi (1320-1388 AD) as a great scholar from Andalusia made a fundamental 

contribution to the development of the theory of maqashid al-syariah which became the 

philosophical basis of Islamic law. This research uses qualitative methods with a historical-

analytical approach to examine the background of Al-Syatibi's life and the products of his 

thoughts on maqashid al-syariah. The results of the study indicate that the concept of Maqashid 

al-Shariah Al-Syatibi, which includes the five main objectives of Sharia.(  حفظ الدين حفظ النفس، حفظ

 has high relevance in the development of a modern Islamic economic (العقل، حفظ النسل، حفظ المال

system, particularly in the aspects of Islamic banking, inclusive finance, and sustainable 

development. 

Keywords: Maqashid Al-Shariah, Al-Syatibi, Islamic Economics, Islamic Law, Economic 

Philosoph. 

 

PENDAHULUAN 

Dalam konteks ekonomi Islam modern, pemikiran maqashid al-syariah Al-Syatibi 

memiliki relevansi yang sangat tinggi. Perkembangan industri keuangan syariah global yang 

mencapai $3,69 triliun pada tahun 2021 menunjukkan urgensi pemahaman yang mendalam 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

120 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

tentang landasan filosofis syariah dalam bidang ekonomi. Konsep maqashid al-syariah 

memberikan kerangka evaluatif untuk menilai apakah suatu produk atau sistem ekonomi telah 

sejalan dengan tujuan-tujuan syariah. 

Allah SWT berfirman dalam Al-Quran: 

 وَمَآ أرَْسَلْنَاكَ إلَِّا رَحْمَةً لِِّلْعَالمَِينَ 

"Dan tidaklah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi semesta 

alam." (QS. Al-Anbiya: 107) 

Ayat ini menunjukkan bahwa syariah Islam diturunkan sebagai rahmat universal, yang 

mencakup seluruh aspek kehidupan manusia termasuk bidang ekonomi. Dalam konteks ini, 

maqashid al-syariah berfungsi sebagai kompas yang mengarahkan aktivitas ekonomi menuju 

tercapainya kemaslahatan universal.  

KAJIAN PUSTAKA 

Konsep Maqashid Al-Syariah 

Secara etimologis, kata maqashid (مقاصد) merupakan bentuk jamak dari maqsad (مقصد) 

yang berasal dari akar kata   قصد(qa-sha-da) yang berarti tujuan, maksud, atau kehendak. 

Sedangkan al-syariah (الشريعة) secara harfiah berarti jalan menuju sumber air, yang kemudian 

digunakan untuk menggambarkan jalan atau pedoman hidup yang diturunkan Allah untuk 

manusia. 

Imam Al-Ghazali (1058-1111 M) dalam karyanya "Al-Mustashfa" telah meletakkan 

dasar-dasar awal teori maqashid al-syariah dengan mengidentifikasi lima kepentingan dasar 

yang dilindungi syariah: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Namun, sistematisasi yang 

lebih komprehensif baru dikembangkan oleh Al-Syatibi dalam karyanya "Al-Muwafaqat". 

Perkembangan Teori Maqashid 

Perkembangan teori maqashid al-syariah mengalami evolusi yang signifikan sejak masa 

klasik hingga kontemporer. Ulama-ulama seperti Al-Juwaini (1028-1085 M), Al-Ghazali, 

Fakhr al-Din al-Razi (1149-1209 M), Al-Amidi (1156-1233 M), dan Al-Qarafi (1228-1285 M) 

telah memberikan kontribusi dalam pengembangan konsep ini sebelum kemudian 

disistematisasi secara komprehensif oleh Al-Syatibi. 

Dalam perkembangan kontemporer, pemikiran maqashid al-syariah mengalami 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

121 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

revitalisasi melalui karya-karya ulama seperti Muhammad Tahir ibn Ashur (1879-1973), Allal 

al-Fasi (1910-1974), dan Yusuf al-Qaradawi. Mereka mengembangkan aplikasi maqashid 

dalam berbagai bidang kehidupan modern, termasuk ekonomi, politik, dan sosial 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis-analitis 

(historical-analytical approach). Sumber data primer meliputi karya-karya utama Al-Syatibi, 

khususnya "Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah" dan "Al-I'tisham". Sumber data sekunder 

meliputi literatur klasik dan kontemporer tentang maqashid al-syariah, biografi Al-Syatibi, dan 

studi-studi tentang aplikasi maqashid dalam ekonomi Islam. 

Teknik analisis data menggunakan content analysis dengan pendekatan hermeneutik 

untuk memahami konteks historis, filosofis, dan metodologis pemikiran Al-Syatibi. Validasi 

data dilakukan melalui triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai literatur otoritatif 

tentang pemikiran Al-Syatibi. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Latar Belakang Kehidupan Al-Syatibi 

1. Biografi dan Konteks Historis 

Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa ibn Muhammad al-Lakhmi al-Gharnati al-Syatibi lahir di 

Shatiba (sekarang Xàtiva, Valencia, Spanyol) sekitar tahun 720 H/1320 M dan wafat di 

Granada pada tahun 790 H/1388 M. Nama "al-Syatibi" dinisbahkan kepada tempat 

kelahirannya, Shatiba, sebuah kota kecil di wilayah Andalusia yang pada masa itu merupakan 

bagian dari Kerajaan Granada, sisa terakhir kekuasaan Islam di Semenanjung Iberia. 

Masa hidup Al-Syatibi bertepatan dengan periode kritis sejarah Islam di Andalusia. 

Reconquista (Perang Salib Kristen) telah menguasai sebagian besar wilayah Andalusia, dan 

Kerajaan Granada menghadapi tekanan politik dan militer yang intensif dari kerajaan-kerajaan 

Kristen di utara.  

2. Lingkungan Intelektual dan Pendidikan 

Al-Syatibi tumbuh dalam lingkungan intelektual yang sangat kaya. Granada pada abad 

ke-14 M merupakan pusat pembelajaran Islam yang penting, dengan perpustakaan-

perpustakaan besar dan masjid-masjid yang berfungsi sebagai pusat pendidikan.  

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

122 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Pendidikan Al-Syatibi dimulai dengan mempelajari ilmu-ilmu dasar Islam seperti Al-

Quran, hadits, bahasa Arab, dan fiqh. Ia kemudian memperdalam kajian dalam bidang ushul 

fiqh, yang kemudian menjadi spesialisasi utamanya. Guru-guru Al-Syatibi antara lain Abu Ali 

Mansur al-Zawawi dalam bidang qira'at, Abu al-Qasim al-Sabti dalam hadits, dan Abu Sa'id 

ibn Lubb dalam fiqh dan ushul fiqh. 

3. Karir Akademik dan Aktivitas Intelektual 

Al-Syatibi mengabdikan sebagian besar hidupnya untuk mengajar dan menulis. Ia 

menjadi imam dan khatib di Masjid Granada serta mengajar di berbagai madrasah. Metode 

pengajarannya yang kritis dan analitis terkadang menuai kontroversi, terutama ketika ia 

mengkritik beberapa praktik keagamaan yang dianggapnya tidak sesuai dengan prinsip-prinsip 

syariah. 

Sebagai seorang intelektual, Al-Syatibi tidak hanya fokus pada aspek teoritis, tetapi juga 

sangat memperhatikan aplikasi praktis dari pemikirannya.  

4. Pengaruh Konteks Sosio-Politik 

Kondisi sosio-politik Andalusia yang terancam memberikan pengaruh signifikan 

terhadap pemikiran Al-Syatibi. Kebutuhan untuk mempertahankan identitas Islam di tengah 

tekanan eksternal mendorongnya untuk mengembangkan pemahaman syariah yang lebih 

fleksibel namun tetap berpegang teguh pada prinsip-prinsip fundamental.  

Produk Pemikiran Maqashid Al-Syariah Al-Syatibi 

Karya-Karya Utama Al-Syatibi 

Al-Syatibi meninggalkan beberapa karya monumental yang hingga kini menjadi rujukan 

utama dalam studi Islam, khususnya dalam bidang ushul fiqh dan maqashid al-syariah: 

1. Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah (الموافقات في أصول الشريعة) 

Karya magnum opus ini terdiri dari empat volume yang membahas secara 

komprehensif tentang ushul fiqh dengan pendekatan maqashid. Kitab ini dibagi menjadi 

lima bahasan utama (أقسام): al-Ahkam (الأحكام), al-Adillah (الأدلة), al-Ijtihad (الَّجتهاد), al-

Mukalaf (المكلف), dan al-Ahkam al-Ijtihad (أحكام الَّجتهاد). 

2. Al-I'tisham (الاعتصام) 

Karya ini membahas tentang bid'ah dan pentingnya berpegang teguh kepada sunnah 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

123 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Rasulullah SAW. Al-Syatibi menggunakan pendekatan maqashid untuk membedakan 

antara bid'ah yang dilarang dan inovasi yang diperbolehkan. 

3. Al-Ifadat wa al-Insyad (الإفادات والإنشاد) 

Koleksi fatwa dan respons hukum yang menunjukkan aplikasi praktis dari teori 

maqashid dalam menyelesaikan permasalahan hukum kontemporer. 

Konsep Fundamental Maqashid Al-Syatibi 

Definisi dan Ruang Lingkup Maqashid 

Al-Syatibi mendefinisikan maqashid al-syariah sebagai tujuan-tujuan yang ingin dicapai 

oleh Allah SWT dalam menetapkan syariah untuk kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. 

Ia menegaskan: 

 ً  إن الشريعة إنما وضعت لمصالح العباد في العاجل والآجل معا

"Sesungguhnya syariah ditetapkan untuk kemaslahatan hamba-hamba Allah di dunia 

dan akhirat secara bersamaan." 

Klasifikasi Maqashid Menurut Tingkat Kepentingan 

Al-Syatibi mengklasifikasikan maqashid al-syariah menjadi tiga tingkatan: 

1) Al-Daruriyyat (الضروريات) - Kebutuhan Primer 

Kebutuhan yang bersifat esensial bagi kelangsungan hidup manusia. Ketiadaannya akan 

mengakibatkan kehancuran kehidupan manusia di dunia dan akhirat. Al-Syatibi 

mengidentifikasi lima kebutuhan dasar: 

1. Hifz al-Din (حفظ الدين) - Pemeliharaan Agama 

2. Hifz al-Nafs (حفظ النفس) - Pemeliharaan Jiwa 

3. Hifz al-Aql (حفظ العقل) - Pemeliharaan Akal 

4. Hifz al-Nasl (حفظ النسل) - Pemeliharaan Keturunan 

5. Hifz al-Mal (حفظ المال) - Pemeliharaan Harta 

2) Al-Hajiyyat (الحاجيات) - Kebutuhan Sekunder 

Kebutuhan yang diperlukan untuk menghilangkan kesulitan dan mewujudkan 

kemudahan dalam kehidupan. Ketiadaannya tidak sampai mengancam kelangsungan hidup, 

tetapi akan menimbulkan kesulitan dan kesempitan. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

124 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

3) Al-Tahsiniyyat (التحسينيات) - Kebutuhan Tersier 

Kebutuhan yang bersifat pelengkap untuk mencapai kesempurnaan dan keindahan hidup. 

Tujuannya adalah untuk mencapai akhlak yang mulia dan kebiasaan-kebiasaan yang baik. 

Metodologi Penetapan Maqashid 

Al-Syatibi mengembangkan metodologi yang sistematis untuk menetapkan maqashid al-

syariah: 

1. Metode Induktif (الاستقراء) 

Metode ini melibatkan penelaahan terhadap seluruh nash (teks) Al-Quran dan hadits 

untuk mengidentifikasi pola-pola umum yang menunjukkan tujuan-tujuan syariah. Al-Syatibi 

menegaskan bahwa maqashid tidak dapat dipahami hanya dari satu atau beberapa nash saja, 

tetapi harus melalui kajian komprehensif terhadap seluruh korpus teks syariah. 

2. Metode Deduktif ( القياس) 

Setelah maqashid umum ditetapkan melalui metode induktif, maka dapat diturunkan 

hukum-hukum partikular yang sejalan dengan tujuan-tujuan tersebut. 

3. Metode Kontekstual (اعتبار المقام) 

Al-Syatibi menekankan pentingnya mempertimbangkan konteks ruang dan waktu dalam 

aplikasi maqashid. Prinsip ini memberikan fleksibilitas dalam penerapan hukum Islam sesuai 

dengan perkembangan zaman dan kondisi masyarakat. 

Prinsip-Prinsip Operasional Maqashid 

1) Prinsip Universalitas (الكلية) 

Maqashid al-syariah bersifat universal dan berlaku untuk seluruh umat manusia tanpa 

memandang perbedaan ras, suku, atau kebangsaan.  

2) Prinsip Fleksibilitas (المرونة) 

Meskipun tujuan-tujuan pokok syariah bersifat tetap, cara-cara pencapaiannya dapat 

bervariasi sesuai dengan perkembangan zaman dan kondisi masyarakat. Prinsip ini 

memungkinkan syariah untuk tetap relevan sepanjang masa. 

3) Prinsip Gradualitas (التدرج) 

Implementasi maqashid al-syariah harus mempertimbangkan kemampuan dan kesiapan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

125 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

masyarakat. Perubahan yang terlalu radikal dapat menimbulkan mafsadah (kerusakan) yang 

lebih besar daripada manfaat yang ingin dicapai. 

4) Prinsip Keseimbangan (التوازن) 

Al-Syatibi menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara berbagai kepentingan 

dan tujuan syariah. Tidak boleh satu aspek ditekankan secara berlebihan dengan 

mengorbankan aspek lainnya. 

Kontribusi Metodologis Al-Syatibi 

1. Pengembangan Teori Maslahah 

Al-Syatibi mengembangkan teori maslahah (kepentingan umum) sebagai landasan 

operasional maqashid al-syariah. Ia membedakan antara maslahah hakiki (kepentingan sejati) 

dan maslahah wahmi (kepentingan semu), serta menetapkan kriteria untuk mengidentifikasi 

maslahah yang dapat dijadikan dasar penetapan hukum. 

2. Integrasi Antara Nash dan Realitas 

Al-Syatibi berhasil mengintegrasikan pendekatan tekstual (nash-oriented) dengan 

pendekatan kontekstual (reality-oriented) dalam memahami syariah. Hal ini memungkinkan 

syariah untuk tetap autentik namun responsif terhadap perkembangan zaman. 

3. Pengembangan Epistemologi Hukum Islam 

Melalui konsep maqashid, Al-Syatibi mengembangkan epistemologi hukum Islam yang 

lebih komprehensif. Ia menunjukkan bahwa pemahaman terhadap syariah tidak hanya 

bergantung pada pemahaman literal terhadap teks, tetapi juga pada pemahaman terhadap 

wisdom dan tujuan-tujuan di balik penetapan hukum tersebut. 

Aplikasi Maqashid Al-Syatibi Dalam Ekonomi Islam Kontemporer 

Maqashid sebagai Framework Evaluasi Sistem Ekonomi Islam 

Konsep maqashid al-syariah Al-Syatibi memberikan kerangka evaluatif yang 

komprehensif untuk menilai apakah suatu sistem ekonomi telah sejalan dengan tujuan-tujuan 

syariah. Dalam konteks ekonomi Islam kontemporer, kelima maqashid daruriyyat dapat 

dioperasionalisasikan sebagai berikut: 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

126 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

1. Hifz al-Din dalam Konteks Ekonomi 

Pemeliharaan agama dalam konteks ekonomi mencakup penjaminan kebebasan 

beragama, pemberian ruang untuk praktik ibadah, dan pengembangan ekonomi yang 

mendukung nilai-nilai spiritual. Contoh aplikasinya: 

Perbankan Syariah: Bank syariah menerapkan prinsip-prinsip yang sejalan dengan 

maqashid hifz al-din dengan cara: 

1) Menghindari transaksi ribawi (مبدأ تحريم الربا) 

2) Menerapkan prinsip profit-loss sharing (مبدأ المشاركة في الربح والخسارة) 

3) Membiayai sektor-sektor yang halal dan menghindari sektor yang diharamkan 

Zakat dan Filantropi Islam: Sistem zakat modern yang mengintegrasikan teknologi untuk 

meningkatkan efektivitas pengumpulan dan distribusi zakat, seperti platform digital zakat yang 

memungkinkan masyarakat untuk menunaikan zakat dengan mudah dan transparan. 

2. Hifz al-Nafs dalam Sistem Ekonomi 

Pemeliharaan jiwa dalam konteks ekonomi meliputi penjaminan kebutuhan dasar 

manusia seperti makanan, minuman, tempat tinggal, dan layanan kesehatan. Implementasinya 

mencakup: 

Program Jaminan Sosial Syariah: Pengembangan sistem jaminan sosial yang berbasis 

prinsip takaful (تكافل) yang memberikan perlindungan terhadap risiko kehidupan seperti 

sakit, kecelakaan, dan kematian. Prinsip ini berbeda dari asuransi konvensional karena 

menghindari gharar (ketidakpastian) dan maysir (perjudian). 

Sistem Distribusi Pangan Halal: Pengembangan rantai pasokan pangan halal yang 

memastikan ketersediaan makanan yang berkualitas dan sesuai dengan syariah bagi 

seluruh lapisan masyarakat. 

3. Hifz al-Aql dalam Pembangunan Ekonomi 

Pemeliharaan akal dalam konteks ekonomi berkaitan dengan investasi dalam pendidikan, 

riset dan pengembangan, serta pencegahan aktivitas ekonomi yang dapat merusak akal seperti 

perdagangan narkoba dan alkohol. 

Investasi Pendidikan: Pengembangan sukuk pendidikan (educational sukuk) untuk 

membiayai pembangunan infrastruktur pendidikan dan program-program peningkatan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

127 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

kualitas sumber daya manusia. 

Industri Halal dan Penelitian: Pengembangan industri halal yang didukung oleh riset dan 

inovasi untuk menciptakan produk-produk berkualitas tinggi yang sesuai dengan prinsip 

syariah. 

4. Hifz al-Nasl dalam Ekonomi Keluarga 

Pemeliharaan keturunan dalam konteks ekonomi meliputi penyediaan dukungan 

ekonomi untuk pembentukan keluarga, pemeliharaan anak, dan pendidikan generasi muda. 

Pembiayaan Pernikahan Syariah: Pengembangan produk pembiayaan syariah untuk 

mendukung pernikahan, seperti pembiayaan mahar dan resepsi pernikahan dengan 

prinsip mudharabah atau murabahah. 

Tabungan Pendidikan Anak: Program tabungan dan investasi syariah yang khusus 

dirancang untuk mempersiapkan biaya pendidikan anak, dengan menggunakan 

instrumen seperti mudharabah dan wakalah bil ujrah. 

5. Hifz al-Mal dalam Sistem Keuangan 

Pemeliharaan harta merupakan aspek yang paling langsung berkaitan dengan sistem 

ekonomi. Implementasinya meliputi: 

Sistem Perbankan Syariah yang Stabil: Pengembangan sistem perbankan syariah yang 

stabil dan prudent dengan menerapkan prinsip-prinsip risk sharing, asset backing, dan 

avoiding excessive speculation. 

Pasar Modal Syariah: Pengembangan pasar modal syariah yang memberikan alternatif 

investasi halal bagi masyarakat, dengan instrumen seperti sukuk, saham syariah, dan 

reksa dana syariah. 

Ekonomi Digital Syariah 

1. E-commerce Halal: Platform perdagangan elektronik yang khusus menyediakan 

produk-produk halal dan menerapkan praktik bisnis yang sesuai dengan prinsip 

syariah, termasuk transparansi harga dan kejujuran dalam promosi. 

2. Aplikasi Manajemen Keuangan Syariah: Aplikasi mobile yang membantu 

masyarakat dalam mengelola keuangan sesuai prinsip syariah, termasuk kalkulasi 

zakat, perencanaan haji, dan investasi halal. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

128 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Ethical Investment dan Sustainable Finance 

1. Environmental, Social, and Governance (ESG) Syariah: Pengembangan kriteria 

investasi yang tidak hanya mempertimbangkan aspek syariah compliance tetapi 

juga dampak lingkungan, sosial, dan tata kelola yang baik. 

2. Impact Investment Syariah: Investasi yang bertujuan menghasilkan dampak sosial 

dan lingkungan yang positif di samping return finansial, seperti investasi dalam 

pendidikan, kesehatan, dan infrastruktur dasar. 

Studi Kasus: Aplikasi Maqashid dalam Industri Keuangan Syariah Indonesia 

Perbankan Syariah dan Maqashid 

Bank Indonesia sebagai regulator telah mengintegrasikan prinsip maqashid al-syariah 

dalam kebijakan pengembangan perbankan syariah. Hal ini tercermin dalam: 

Regulatory Framework: 

1) Peraturan Bank Indonesia tentang Penilaian Tingkat Kesehatan Bank Umum 

Syariah yang mencakup aspek maqashid 

2) Kebijakan pembiayaan yang mendorong sektor riil dan UMKM 

3) Pengembangan infrastruktur keuangan syariah yang inklusif 

Product Innovation: 

1. Pembiayaan mikro syariah untuk pemberdayaan ekonomi masyarakat kecil 

2. Sukuk ritel yang memberikan akses investasi halal bagi masyarakat luas 

3. Program literasi keuangan syariah untuk meningkatkan pemahaman masyarakat 

Pasar Modal Syariah 

Otoritas Jasa Keuangan (OJK) telah mengembangkan ekosistem pasar modal syariah 

yang sejalan dengan maqashid al-syariah: 

Indeks Saham Syariah: Pengembangan Indonesia Sharia Stock Index (ISSI) dan Jakarta 

Islamic Index (JII) yang menerapkan screening process berdasarkan prinsip syariah. 

Sukuk Negara: Penerbitan sukuk negara untuk membiayai proyek-proyek pembangunan 

infrastruktur yang bermanfaat bagi masyarakat luas, seperti jalan, jembatan, dan fasilitas 

kesehatan. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

129 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Tantangan dan Peluang Implementasi Maqashid 

Tantangan 

1. Standardisasi Prinsip Maqashid Perbedaan interpretasi tentang aplikasi maqashid 

al-syariah di berbagai negara dan institusi menimbulkan kebutuhan akan 

standardisasi yang lebih jelas. 

2. Integrasi dengan Sistem Global Tantangan untuk mengintegrasikan prinsip 

maqashid dalam sistem ekonomi global yang masih didominasi oleh sistem 

konvensional. 

3. Kapasitas Sumber Daya Manusia Keterbatasan SDM yang memiliki pemahaman 

mendalam tentang maqashid al-syariah dan aplikasinya dalam ekonomi modern. 

Peluang 

1) Digitalisasi dan Teknologi Perkembangan teknologi digital memberikan peluang 

untuk mengembangkan solusi keuangan syariah yang lebih inovatif dan accessible. 

2) Sustainability Agenda Tren global menuju sustainable development memberikan 

ruang bagi prinsip maqashid al-syariah untuk berkontribusi dalam pembangunan 

berkelanjutan. 

3) Inklusi Keuangan Program inklusi keuangan nasional dan global memberikan 

peluang untuk memperluas akses masyarakat terhadap layanan keuangan syariah. 

Analisis Komparatif: Maqashid Al-Syatibi Dan Teori Ekonomi Kontemporer 

Maqashid dan Teori Pembangunan Berkelanjutan 

Konsep maqashid al-syariah Al-Syatibi memiliki keselarasan yang signifikan dengan 

Sustainable Development Goals (SDGs) yang dikembangkan oleh PBB. Analisis komparatif 

menunjukkan: 

1. Keselarasan Prinsip-Prinsip Dasar 

Hifz al-Nafs dan SDG 1-3: Prinsip pemeliharaan jiwa dalam maqashid sejalan dengan 

SDG 1 (No Poverty), SDG 2 (Zero Hunger), dan SDG 3 (Good Health and Well-being). 

Kedua framework ini menekankan pentingnya pemenuhan kebutuhan dasar manusia. 

Hifz al-Aql dan SDG 4: Pemeliharaan akal dalam maqashid berkorelasi dengan SDG 4 

(Quality Education), yang menekankan pentingnya pendidikan berkualitas untuk semua. 

Hifz al-Mal dan SDG 8: Prinsip pemeliharaan harta dalam maqashid sejalan dengan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

130 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

SDG 8 (Decent Work and Economic Growth), yang menekankan pertumbuhan ekonomi 

yang inklusif dan berkelanjutan. 

2. Kontribusi Unik Maqashid 

Maqashid al-syariah memberikan kontribusi unik berupa: 

1. Dimensi Spiritual: Integrasi aspek spiritual dalam pembangunan ekonomi 

2. Prinsip Keadilan: Penekanan pada keadilan distributif dan sosial 

3. Pendekatan Holistik: Integrasi antara aspek duniawi dan ukhrawi 

Maqashid dan Teori Ekonomi Kesejahteraan 

Konsep Utility vs Maslahah 

Teori ekonomi konvensional menggunakan konsep utility (kepuasan individu) sebagai 

ukuran kesejahteraan, sementara maqashid al-syariah menggunakan konsep maslahah 

(kepentingan umum). Perbedaan fundamental ini menciptakan pendekatan yang berbeda dalam 

evaluasi kebijakan ekonomi: 

Utility-based Approach: 

1. Fokus pada preferensi individu 

2. Maximization of individual satisfaction 

3. Market-driven solutions 

Maslahah-based Approach: 

1) Fokus pada kepentingan kolektif 

2) Optimization of social welfare 

3) Value-driven solutions 

Implikasi dalam Kebijakan Ekonomi 

Pendekatan maqashid menghasilkan kebijakan ekonomi yang berbeda: 

1. Redistribusi Kekayaan: Melalui instrumen zakat, wakaf, dan qard hasan 

2. Prohibisi Aktivitas Tertentu: Larangan riba, gharar, dan maysir 

3. Promosi Sektor Riil: Penekanan pada asset-backed financing. 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

131 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian komprehensif terhadap latar belakang kehidupan Al-Syatibi dan 

produk pemikirannya tentang maqashid al-syariah, dapat disimpulkan beberapa poin penting: 

1) Kontribusi Metodologis Al-Syatibi Al-Syatibi telah memberikan kontribusi 

fundamental dalam pengembangan metodologi hukum Islam melalui sistematisasi 

teori maqashid al-syariah. Pendekatannya yang menggabungkan analisis tekstual 

dengan pertimbangan kontekstual memberikan kerangka yang fleksibel namun 

tetap autentik untuk memahami syariah. 

2) Relevansi Kontemporer Konsep maqashid al-syariah Al-Syatibi memiliki relevansi 

yang tinggi dalam pengembangan ekonomi Islam kontemporer. Klasifikasi 

maqashid menjadi daruriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat memberikan hierarki 

prioritas yang jelas dalam pengembangan kebijakan dan produk ekonomi Islam. 

3) Framework Evaluatif Maqashid al-syariah berfungsi sebagai framework evaluatif 

yang komprehensif untuk menilai apakah suatu sistem atau produk ekonomi telah 

sejalan dengan tujuan-tujuan syariah. Hal ini memberikan pedoman yang objektif 

untuk pengembangan ekonomi Islam yang autentik. 

4) Integrasi dengan Perkembangan Global Prinsip-prinsip maqashid al-syariah 

menunjukkan keselarasan dengan agenda pembangunan global seperti SDGs, 

memberikan peluang untuk kontribusi nilai-nilai Islam dalam pembangunan dunia. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Syatibi, Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa. (1417 H). Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah. Tahqiq: 

Abdullah Darraz. Beirut: Dar al-Ma'rifah. 

Al-Syatibi, Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa. (1415 H). Al-I'tisham. Tahqiq: Salim ibn 'Id al-Hilali. 

Saudi Arabia: Dar Ibn 'Affan. 

Al-Syatibi, Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa. (1419 H). Al-Ifadat wa al-Insyad. Tahqiq: Abu al-

Ajfan Muhammad al-Tayyib. Tunis: Maktabah al-Najah. 

Antonio, Muhammad Syafi'i. (2019). "Implementasi Maqashid Syariah dalam Pengembangan 

Produk Perbankan Syariah di Indonesia." Jurnal Ekonomi Islam, 10(2), 123-145. 

Bedoui, Houssem Eddine & Mansour, Walid. (2015). "Performance and Maqasid al-Shari'ah's 

Pentagon-Shaped Ethical Measurement." Science and Engineering Ethics, 21(3), 555-

576. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

132 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                                 Vol. 9, No. 3, Juli 2025 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Bank Indonesia. (2020). Roadmap Perbankan Syariah Indonesia 2020-2025. Jakarta: Bank 

Indonesia. 

Bank Indonesia. (2019). Kajian Ekonomi dan Keuangan Syariah. Jakarta: Departemen 

Ekonomi dan Keuangan Syariah Bank Indonesia. 

Otoritas Jasa Keuangan. (2021). Roadmap Pasar Modal Syariah 2021-2025. Jakarta: Otoritas 

Jasa Keuangan. 

Ahmad, Khaliq. (2017). Maqasid al-Shari'ah and Islamic Banking: A Comparative Analysis. 

PhD Thesis, International Islamic University Malaysia. 

Hassan, Rusni. (2014). Maqasid al-Shari'ah in Islamic Finance: An Analysis of the Malaysian 

Islamic Banking Industry. PhD Thesis, Durham University. 

Islamic Finance News. (2021). "Maqasid-based Islamic Finance: The Future of the Industry." 

Diakses dari https://www.islamicfinancenews.com 

ISRA (International Shari'ah Research Academy). (2020). "Maqasid al-Shari'ah Index for 

Islamic Banks." Diakses dari https://www.isra.my 

The Conversation. (2021). "How Islamic Finance Can Contribute to Sustainable 

Development." Diakses dari https://theconversation.com 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
https://www.islamicfinancenews.com/
https://www.isra.my/
https://theconversation.com/

