Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

MAQASHID AL-SYARIAH AL-SYATIBI: KONTRIBUSI PEMIKIRAN DALAM
PENGEMBANGAN EKONOMI ISLAM KONTEMPORER

Fazli Aminuddin'
'TAIN Pontianak
Email: faminuddin242@gmail.com

Abstrak: Penelitian ini mengkaji kontribusi pemikiran Imam Al-Syatibi mengenai maqashid
al-syariah dan relevansinya dalam pengembangan ekonomi Islam kontemporer. Al-Syatibi
(1320-1388 M) sebagai ulama besar dari Andalusia telah memberikan kontribusi fundamental
dalam pengembangan teori maqgashid al-syariah yang menjadi landasan filosofis hukum Islam.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis-analitis untuk
mengkaji latar belakang kehidupan Al-Syatibi dan produk pemikirannya tentang maqashid al-
syariah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep maqashid al-syariah Al-Syatibi yang
meliputi lima tujuan pokok syariah (Jo// Lés e fuuil) Lin ¢ Jinl/ Lién ¢ usil] Lién ¢l Lés) memiliki
relevansi tinggi dalam pengembangan sistem ekonomi Islam modern, khususnya dalam aspek
perbankan syariah, keuangan inklusif, dan pembangunan berkelanjutan.

Kata Kunci: Magashid Al-Syariah, Al-Syatibi, Ekonomi Islam, Hukum Islam, Filosofi
Ekonomi.

Abstract: This research examines the contribution of Imam Al-Syatibi's thoughts regarding
maqashid al-syariah and its relevance in the development of contemporary Islamic economics.
Al-Syatibi (1320-1388 AD) as a great scholar from Andalusia made a fundamental
contribution to the development of the theory of maqashid al-syariah which became the
philosophical basis of Islamic law. This research uses qualitative methods with a historical-
analytical approach to examine the background of Al-Syatibi's life and the products of his
thoughts on maqashid al-syariah. The results of the study indicate that the concept of Maqashid
al-Shariah Al-Syatibi, which includes the five main objectives of Sharia.( 5és ¢ udill Liés Jpal) Lis
ol Lés s Juill Lés cJizl) has high relevance in the development of a modern Islamic economic
system, particularly in the aspects of Islamic banking, inclusive finance, and sustainable
development.

Keywords: Magqgashid Al-Shariah, Al-Syatibi, Islamic Economics, Islamic Law, Economic
Philosoph.

PENDAHULUAN
Dalam konteks ekonomi Islam modern, pemikiran maqashid al-syariah Al-Syatibi
memiliki relevansi yang sangat tinggi. Perkembangan industri keuangan syariah global yang

mencapai $3,69 triliun pada tahun 2021 menunjukkan urgensi pemahaman yang mendalam

119


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

tentang landasan filosofis syariah dalam bidang ekonomi. Konsep maqashid al-syariah
memberikan kerangka evaluatif untuk menilai apakah suatu produk atau sistem ekonomi telah
sejalan dengan tujuan-tujuan syariah.

Allah SWT berfirman dalam Al-Quran:
Sealadl a2 5 V) i o G

"Dan tidaklah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi semesta

alam.” (QS. Al-Anbiya: 107)

Ayat ini menunjukkan bahwa syariah Islam diturunkan sebagai rahmat universal, yang
mencakup seluruh aspek kehidupan manusia termasuk bidang ekonomi. Dalam konteks ini,
magqashid al-syariah berfungsi sebagai kompas yang mengarahkan aktivitas ekonomi menuju

tercapainya kemaslahatan universal.

KAJIAN PUSTAKA
Konsep Maqashid Al-Syariah

Secara etimologis, kata maqashid (2<las) merupakan bentuk jamak dari maqgsad (x<is)
yang berasal dari akar kata =8(qa-sha-da) yang berarti tujuan, maksud, atau kehendak.
Sedangkan al-syariah (422_&l) secara harfiah berarti jalan menuju sumber air, yang kemudian
digunakan untuk menggambarkan jalan atau pedoman hidup yang diturunkan Allah untuk
manusia.

Imam Al-Ghazali (1058-1111 M) dalam karyanya "Al-Mustashfa" telah meletakkan
dasar-dasar awal teori maqashid al-syariah dengan mengidentifikasi lima kepentingan dasar
yang dilindungi syariah: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Namun, sistematisasi yang

lebih komprehensif baru dikembangkan oleh Al-Syatibi dalam karyanya "Al-Muwafaqat".

Perkembangan Teori Maqashid

Perkembangan teori maqashid al-syariah mengalami evolusi yang signifikan sejak masa
klasik hingga kontemporer. Ulama-ulama seperti Al-Juwaini (1028-1085 M), Al-Ghazali,
Fakhr al-Din al-Razi (1149-1209 M), Al-Amidi (1156-1233 M), dan Al-Qarafi (1228-1285 M)
telah memberikan kontribusi dalam pengembangan konsep ini sebelum kemudian
disistematisasi secara komprehensif oleh Al-Syatibi.

Dalam perkembangan kontemporer, pemikiran maqashid al-syariah mengalami

120


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

revitalisasi melalui karya-karya ulama seperti Muhammad Tahir ibn Ashur (1879-1973), Allal
al-Fasi (1910-1974), dan Yusuf al-Qaradawi. Mereka mengembangkan aplikasi maqashid

dalam berbagai bidang kehidupan modern, termasuk ekonomi, politik, dan sosial

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis-analitis
(historical-analytical approach). Sumber data primer meliputi karya-karya utama Al-Syatibi,
khususnya "Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah" dan "Al-I'tisham". Sumber data sekunder
meliputi literatur klasik dan kontemporer tentang maqashid al-syariah, biografi Al-Syatibi, dan
studi-studi tentang aplikasi maqashid dalam ekonomi Islam.

Teknik analisis data menggunakan content analysis dengan pendekatan hermeneutik
untuk memahami konteks historis, filosofis, dan metodologis pemikiran Al-Syatibi. Validasi
data dilakukan melalui triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai literatur otoritatif

tentang pemikiran Al-Syatibi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Latar Belakang Kehidupan Al-Syatibi
1. Biografi dan Konteks Historis

Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa ibn Muhammad al-Lakhmi al-Gharnati al-Syatibi lahir di
Shatiba (sekarang Xativa, Valencia, Spanyol) sekitar tahun 720 H/1320 M dan wafat di
Granada pada tahun 790 H/1388 M. Nama "al-Syatibi" dinisbahkan kepada tempat
kelahirannya, Shatiba, sebuah kota kecil di wilayah Andalusia yang pada masa itu merupakan
bagian dari Kerajaan Granada, sisa terakhir kekuasaan Islam di Semenanjung Iberia.

Masa hidup Al-Syatibi bertepatan dengan periode kritis sejarah Islam di Andalusia.
Reconquista (Perang Salib Kristen) telah menguasai sebagian besar wilayah Andalusia, dan
Kerajaan Granada menghadapi tekanan politik dan militer yang intensif dari kerajaan-kerajaan

Kristen di utara.

2. Lingkungan Intelektual dan Pendidikan
Al-Syatibi tumbuh dalam lingkungan intelektual yang sangat kaya. Granada pada abad
ke-14 M merupakan pusat pembelajaran Islam yang penting, dengan perpustakaan-

perpustakaan besar dan masjid-masjid yang berfungsi sebagai pusat pendidikan.

121


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

Pendidikan Al-Syatibi dimulai dengan mempelajari ilmu-ilmu dasar Islam seperti Al-
Quran, hadits, bahasa Arab, dan figh. Ia kemudian memperdalam kajian dalam bidang ushul
figh, yang kemudian menjadi spesialisasi utamanya. Guru-guru Al-Syatibi antara lain Abu Ali
Mansur al-Zawawi dalam bidang qgira'at, Abu al-Qasim al-Sabti dalam hadits, dan Abu Sa'id
ibn Lubb dalam figh dan ushul figh.

3. Karir Akademik dan Aktivitas Intelektual

Al-Syatibi mengabdikan sebagian besar hidupnya untuk mengajar dan menulis. Ia
menjadi imam dan khatib di Masjid Granada serta mengajar di berbagai madrasah. Metode
pengajarannya yang kritis dan analitis terkadang menuai kontroversi, terutama ketika ia
mengkritik beberapa praktik keagamaan yang dianggapnya tidak sesuai dengan prinsip-prinsip
syariah.

Sebagai seorang intelektual, Al-Syatibi tidak hanya fokus pada aspek teoritis, tetapi juga

sangat memperhatikan aplikasi praktis dari pemikirannya.

4. Pengaruh Konteks Sosio-Politik

Kondisi sosio-politik Andalusia yang terancam memberikan pengaruh signifikan
terhadap pemikiran Al-Syatibi. Kebutuhan untuk mempertahankan identitas Islam di tengah
tekanan eksternal mendorongnya untuk mengembangkan pemahaman syariah yang lebih

fleksibel namun tetap berpegang teguh pada prinsip-prinsip fundamental.

Produk Pemikiran Maqashid Al-Syariah Al-Syatibi
Karya-Karya Utama Al-Syatibi

Al-Syatibi meninggalkan beberapa karya monumental yang hingga kini menjadi rujukan
utama dalam studi Islam, khususnya dalam bidang ushul figh dan maqashid al-syariah:

1.  Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah (4 &l Jgal 8 <8 gall)

Karya magnum opus ini terdiri dari empat volume yang membahas secara
komprehensif tentang ushul figh dengan pendekatan maqashid. Kitab ini dibagi menjadi
lima bahasan utama (pLsdl): al-Ahkam (sSaY)), al-Adillah (1)), al-Tjtihad (siaY), al-
Mukalaf (<alSdll), dan al-Ahkam al-Ijtihad (sleia¥) slSal),

2. Al-I'tisham (plais¥))

Karya ini membahas tentang bid'ah dan pentingnya berpegang teguh kepada sunnah

122


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

Rasulullah SAW. Al-Syatibi menggunakan pendekatan magashid untuk membedakan

antara bid'ah yang dilarang dan inovasi yang diperbolehkan.

3. Al-Ifadat wa al-Insyad (WY g laldyy)
Koleksi fatwa dan respons hukum yang menunjukkan aplikasi praktis dari teori

magqashid dalam menyelesaikan permasalahan hukum kontemporer.

Konsep Fundamental Maqashid Al-Syatibi
Definisi dan Ruang Lingkup Maqashid

Al-Syatibi mendefinisikan maqashid al-syariah sebagai tujuan-tujuan yang ingin dicapai
oleh Allah SWT dalam menetapkan syariah untuk kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat.

Ia menegaskan:
Lae Ja¥1 s dalall 8 dlnll slliaad Canaa g Laif dxy il ()

"Sesungguhnya syariah ditetapkan untuk kemaslahatan hamba-hamba Allah di dunia

dan akhirat secara bersamaan.”

Klasifikasi Maqashid Menurut Tingkat Kepentingan
Al-Syatibi mengklasifikasikan maqashid al-syariah menjadi tiga tingkatan:
1) Al-Daruriyyat (<k,5»2l) - Kebutuhan Primer
Kebutuhan yang bersifat esensial bagi kelangsungan hidup manusia. Ketiadaannya akan
mengakibatkan kehancuran kehidupan manusia di dunia dan akhirat. Al-Syatibi
mengidentifikasi lima kebutuhan dasar:
1. Hifz al-Din () Jés) - Pemeliharaan Agama
Hifz al-Nafs (u«ll Lés) - Pemeliharaan Jiwa
Hifz al-Aql (J&)) Jés) - Pemeliharaan Akal
Hifz al-Nasl (J=ill Jaés) - Pemeliharaan Keturunan
Hifz al-Mal (JWll 1aé~) - Pemeliharaan Harta

woe »N

2) Al-Hajiyyat («bald)) - Kebutuhan Sekunder
Kebutuhan yang diperlukan untuk menghilangkan kesulitan dan mewujudkan
kemudahan dalam kehidupan. Ketiadaannya tidak sampai mengancam kelangsungan hidup,

tetapi akan menimbulkan kesulitan dan kesempitan.

123


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

3) Al-Tahsiniyyat («\iwail) - Kebutuhan Tersier
Kebutuhan yang bersifat pelengkap untuk mencapai kesempurnaan dan keindahan hidup.

Tujuannya adalah untuk mencapai akhlak yang mulia dan kebiasaan-kebiasaan yang baik.

Metodologi Penetapan Maqashid

Al-Syatibi mengembangkan metodologi yang sistematis untuk menetapkan magashid al-
syariah:
1. Metode Induktif (s) auY))

Metode ini melibatkan penelaahan terhadap seluruh nash (teks) Al-Quran dan hadits
untuk mengidentifikasi pola-pola umum yang menunjukkan tujuan-tujuan syariah. Al-Syatibi
menegaskan bahwa magqgashid tidak dapat dipahami hanya dari satu atau beberapa nash saja,

tetapi harus melalui kajian komprehensif terhadap seluruh korpus teks syariah.

2.  Metode Deduktif (o«tall)
Setelah magashid umum ditetapkan melalui metode induktif, maka dapat diturunkan

hukum-hukum partikular yang sejalan dengan tujuan-tujuan tersebut.

3. Metode Kontekstual (plall jLis))
Al-Syatibi menekankan pentingnya mempertimbangkan konteks ruang dan waktu dalam
aplikasi maqashid. Prinsip ini memberikan fleksibilitas dalam penerapan hukum Islam sesuai

dengan perkembangan zaman dan kondisi masyarakat.

Prinsip-Prinsip Operasional Maqashid
1) Prinsip Universalitas (<)
Magqashid al-syariah bersifat universal dan berlaku untuk seluruh umat manusia tanpa

memandang perbedaan ras, suku, atau kebangsaan.

2)  Prinsip Fleksibilitas (%sal)
Meskipun tujuan-tujuan pokok syariah bersifat tetap, cara-cara pencapaiannya dapat
bervariasi sesuai dengan perkembangan zaman dan kondisi masyarakat. Prinsip ini

memungkinkan syariah untuk tetap relevan sepanjang masa.

3) Prinsip Gradualitas (z<d))

Implementasi maqashid al-syariah harus mempertimbangkan kemampuan dan kesiapan

124


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

masyarakat. Perubahan yang terlalu radikal dapat menimbulkan mafsadah (kerusakan) yang

lebih besar daripada manfaat yang ingin dicapai.

4)  Prinsip Keseimbangan (&) sd)
Al-Syatibi menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara berbagai kepentingan
dan tujuan syariah. Tidak boleh satu aspek ditekankan secara berlebihan dengan

mengorbankan aspek lainnya.

Kontribusi Metodologis Al-Syatibi
1. Pengembangan Teori Maslahah

Al-Syatibi mengembangkan teori maslahah (kepentingan umum) sebagai landasan
operasional maqashid al-syariah. la membedakan antara maslahah hakiki (kepentingan sejati)
dan maslahah wahmi (kepentingan semu), serta menetapkan kriteria untuk mengidentifikasi

maslahah yang dapat dijadikan dasar penetapan hukum.

2. Integrasi Antara Nash dan Realitas
Al-Syatibi berhasil mengintegrasikan pendekatan tekstual (nash-oriented) dengan
pendekatan kontekstual (reality-oriented) dalam memahami syariah. Hal ini memungkinkan

syariah untuk tetap autentik namun responsif terhadap perkembangan zaman.

3. Pengembangan Epistemologi Hukum Islam

Melalui konsep maqashid, Al-Syatibi mengembangkan epistemologi hukum Islam yang
lebih komprehensif. Ia menunjukkan bahwa pemahaman terhadap syariah tidak hanya
bergantung pada pemahaman literal terhadap teks, tetapi juga pada pemahaman terhadap

wisdom dan tujuan-tujuan di balik penetapan hukum tersebut.

Aplikasi Maqashid Al-Syatibi Dalam Ekonomi Islam Kontemporer
Magqashid sebagai Framework Evaluasi Sistem Ekonomi Islam

Konsep maqashid al-syariah Al-Syatibi memberikan kerangka evaluatif yang
komprehensif untuk menilai apakah suatu sistem ekonomi telah sejalan dengan tujuan-tujuan
syariah. Dalam konteks ekonomi Islam kontemporer, kelima maqashid daruriyyat dapat

dioperasionalisasikan sebagai berikut:

125


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

1.  Hifz al-Din dalam Konteks Ekonomi

Pemeliharaan agama dalam konteks ekonomi mencakup penjaminan kebebasan
beragama, pemberian ruang untuk praktik ibadah, dan pengembangan ekonomi yang
mendukung nilai-nilai spiritual. Contoh aplikasinya:

Perbankan Syariah: Bank syariah menerapkan prinsip-prinsip yang sejalan dengan

maqashid hifz al-din dengan cara:

1)  Menghindari transaksi ribawi (L) aa )

2)  Menerapkan prinsip profit-loss sharing (5 Jbuall s 7 3l 8 A< jLiall faw)

3) Membiayai sektor-sektor yang halal dan menghindari sektor yang diharamkan

Zakat dan Filantropi Islam: Sistem zakat modern yang mengintegrasikan teknologi untuk
meningkatkan efektivitas pengumpulan dan distribusi zakat, seperti platform digital zakat yang

memungkinkan masyarakat untuk menunaikan zakat dengan mudah dan transparan.

2.  Hifz al-Nafs dalam Sistem Ekonomi
Pemeliharaan jiwa dalam konteks ekonomi meliputi penjaminan kebutuhan dasar
manusia seperti makanan, minuman, tempat tinggal, dan layanan kesehatan. Implementasinya
mencakup:
Program Jaminan Sosial Syariah: Pengembangan sistem jaminan sosial yang berbasis
prinsip takaful (J8<S) yang memberikan perlindungan terhadap risiko kehidupan seperti
sakit, kecelakaan, dan kematian. Prinsip ini berbeda dari asuransi konvensional karena
menghindari gharar (ketidakpastian) dan maysir (perjudian).
Sistem Distribusi Pangan Halal: Pengembangan rantai pasokan pangan halal yang
memastikan ketersediaan makanan yang berkualitas dan sesuai dengan syariah bagi

seluruh lapisan masyarakat.

3. Hifz al-Aql dalam Pembangunan Ekonomi

Pemeliharaan akal dalam konteks ekonomi berkaitan dengan investasi dalam pendidikan,
riset dan pengembangan, serta pencegahan aktivitas ekonomi yang dapat merusak akal seperti
perdagangan narkoba dan alkohol.

Investasi Pendidikan: Pengembangan sukuk pendidikan (educational sukuk) untuk

membiayai pembangunan infrastruktur pendidikan dan program-program peningkatan

126


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

kualitas sumber daya manusia.
Industri Halal dan Penelitian: Pengembangan industri halal yang didukung oleh riset dan
inovasi untuk menciptakan produk-produk berkualitas tinggi yang sesuai dengan prinsip

syariah.

4. Hifz al-Nasl dalam Ekonomi Keluarga
Pemeliharaan keturunan dalam konteks ekonomi meliputi penyediaan dukungan
ekonomi untuk pembentukan keluarga, pemeliharaan anak, dan pendidikan generasi muda.
Pembiayaan Pernikahan Syariah: Pengembangan produk pembiayaan syariah untuk
mendukung pernikahan, seperti pembiayaan mahar dan resepsi pernikahan dengan
prinsip mudharabah atau murabahah.
Tabungan Pendidikan Anak: Program tabungan dan investasi syariah yang khusus
dirancang untuk mempersiapkan biaya pendidikan anak, dengan menggunakan

instrumen seperti mudharabah dan wakalah bil ujrah.

5.  Hifz al-Mal dalam Sistem Keuangan
Pemeliharaan harta merupakan aspek yang paling langsung berkaitan dengan sistem
ekonomi. Implementasinya meliputi:
Sistem Perbankan Syariah yang Stabil: Pengembangan sistem perbankan syariah yang
stabil dan prudent dengan menerapkan prinsip-prinsip risk sharing, asset backing, dan
avoiding excessive speculation.
Pasar Modal Syariah: Pengembangan pasar modal syariah yang memberikan alternatif
investasi halal bagi masyarakat, dengan instrumen seperti sukuk, saham syariah, dan

reksa dana syariah.

Ekonomi Digital Syariah
1. E-commerce Halal: Platform perdagangan elektronik yang khusus menyediakan
produk-produk halal dan menerapkan praktik bisnis yang sesuai dengan prinsip
syariah, termasuk transparansi harga dan kejujuran dalam promosi.
2. Aplikasi Manajemen Keuangan Syariah: Aplikasi mobile yang membantu
masyarakat dalam mengelola keuangan sesuai prinsip syariah, termasuk kalkulasi

zakat, perencanaan haji, dan investasi halal.

127


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

Ethical Investment dan Sustainable Finance
1.  Environmental, Social, and Governance (ESG) Syariah: Pengembangan kriteria
investasi yang tidak hanya mempertimbangkan aspek syariah compliance tetapi
juga dampak lingkungan, sosial, dan tata kelola yang baik.
2. Impact Investment Syariah: Investasi yang bertujuan menghasilkan dampak sosial
dan lingkungan yang positif di samping return finansial, seperti investasi dalam

pendidikan, kesehatan, dan infrastruktur dasar.

Studi Kasus: Aplikasi Maqashid dalam Industri Keuangan Syariah Indonesia
Perbankan Syariah dan Maqashid
Bank Indonesia sebagai regulator telah mengintegrasikan prinsip maqashid al-syariah

dalam kebijakan pengembangan perbankan syariah. Hal ini tercermin dalam:

Regulatory Framework:
1)  Peraturan Bank Indonesia tentang Penilaian Tingkat Kesehatan Bank Umum
Syariah yang mencakup aspek maqashid
2)  Kebijakan pembiayaan yang mendorong sektor riil dan UMKM

3) Pengembangan infrastruktur keuangan syariah yang inklusif

Product Innovation:
1.  Pembiayaan mikro syariah untuk pemberdayaan ekonomi masyarakat kecil
2. Sukuk ritel yang memberikan akses investasi halal bagi masyarakat luas

3. Program literasi keuangan syariah untuk meningkatkan pemahaman masyarakat

Pasar Modal Syariah
Otoritas Jasa Keuangan (OJK) telah mengembangkan ekosistem pasar modal syariah
yang sejalan dengan maqashid al-syariah:
Indeks Saham Syariah: Pengembangan Indonesia Sharia Stock Index (ISSI) dan Jakarta
Islamic Index (JII) yang menerapkan screening process berdasarkan prinsip syariah.
Sukuk Negara: Penerbitan sukuk negara untuk membiayai proyek-proyek pembangunan
infrastruktur yang bermanfaat bagi masyarakat luas, seperti jalan, jembatan, dan fasilitas

kesehatan.

128


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

Tantangan dan Peluang Implementasi Maqashid

Tantangan

1.

Peluang

1)

2)

3)

Standardisasi Prinsip Maqashid Perbedaan interpretasi tentang aplikasi maqashid
al-syariah di berbagai negara dan institusi menimbulkan kebutuhan akan
standardisasi yang lebih jelas.

Integrasi dengan Sistem Global Tantangan untuk mengintegrasikan prinsip
maqashid dalam sistem ekonomi global yang masih didominasi oleh sistem
konvensional.

Kapasitas Sumber Daya Manusia Keterbatasan SDM yang memiliki pemahaman

mendalam tentang maqashid al-syariah dan aplikasinya dalam ekonomi modern.

Digitalisasi dan Teknologi Perkembangan teknologi digital memberikan peluang
untuk mengembangkan solusi keuangan syariah yang lebih inovatif dan accessible.
Sustainability Agenda Tren global menuju sustainable development memberikan
ruang bagi prinsip maqgashid al-syariah untuk berkontribusi dalam pembangunan
berkelanjutan.

Inklusi Keuangan Program inklusi keuangan nasional dan global memberikan

peluang untuk memperluas akses masyarakat terhadap layanan keuangan syariah.

Analisis Komparatif: Maqashid Al-Syatibi Dan Teori Ekonomi Kontemporer

Magqashid dan Teori Pembangunan Berkelanjutan

Konsep maqashid al-syariah Al-Syatibi memiliki keselarasan yang signifikan dengan

Sustainable Development Goals (SDGs) yang dikembangkan oleh PBB. Analisis komparatif

menunjukkan:

1. Keselarasan Prinsip-Prinsip Dasar

Hifz al-Nafs dan SDG 1-3: Prinsip pemeliharaan jiwa dalam maqashid sejalan dengan

SDG 1 (No Poverty), SDG 2 (Zero Hunger), dan SDG 3 (Good Health and Well-being).

Kedua framework ini menekankan pentingnya pemenuhan kebutuhan dasar manusia.

Hifz al-Aql dan SDG 4: Pemeliharaan akal dalam maqashid berkorelasi dengan SDG 4

(Quality Education), yang menekankan pentingnya pendidikan berkualitas untuk semua.

Hifz al-Mal dan SDG 8: Prinsip pemeliharaan harta dalam magqashid sejalan dengan

129


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

SDG 8 (Decent Work and Economic Growth), yang menekankan pertumbuhan ekonomi

yang inklusif dan berkelanjutan.

2.  Kontribusi Unik Maqashid
Magashid al-syariah memberikan kontribusi unik berupa:
1.  Dimensi Spiritual: Integrasi aspek spiritual dalam pembangunan ekonomi
2. Prinsip Keadilan: Penekanan pada keadilan distributif dan sosial

3. Pendekatan Holistik: Integrasi antara aspek duniawi dan ukhrawi

Magqashid dan Teori Ekonomi Kesejahteraan
Konsep Utility vs Maslahah

Teori ekonomi konvensional menggunakan konsep utility (kepuasan individu) sebagai
ukuran kesejahteraan, sementara maqashid al-syariah menggunakan konsep maslahah
(kepentingan umum). Perbedaan fundamental ini menciptakan pendekatan yang berbeda dalam

evaluasi kebijakan ekonomi:

Utility-based Approach:
1. Fokus pada preferensi individu
2. Maximization of individual satisfaction

3.  Market-driven solutions

Maslahah-based Approach:
1)  Fokus pada kepentingan kolektif
2)  Optimization of social welfare

3) Value-driven solutions

Implikasi dalam Kebijakan Ekonomi
Pendekatan maqashid menghasilkan kebijakan ekonomi yang berbeda:
1.  Redistribusi Kekayaan: Melalui instrumen zakat, wakaf, dan gard hasan
2. Prohibisi Aktivitas Tertentu: Larangan riba, gharar, dan maysir

3. Promosi Sektor Riil: Penekanan pada asset-backed financing.

130


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

KESIMPULAN

Berdasarkan kajian komprehensif terhadap latar belakang kehidupan Al-Syatibi dan

produk pemikirannya tentang maqashid al-syariah, dapat disimpulkan beberapa poin penting:

1) Kontribusi Metodologis Al-Syatibi Al-Syatibi telah memberikan kontribusi
fundamental dalam pengembangan metodologi hukum Islam melalui sistematisasi
teori maqashid al-syariah. Pendekatannya yang menggabungkan analisis tekstual
dengan pertimbangan kontekstual memberikan kerangka yang fleksibel namun
tetap autentik untuk memahami syariah.

2)  Relevansi Kontemporer Konsep maqashid al-syariah Al-Syatibi memiliki relevansi
yang tinggi dalam pengembangan ekonomi Islam kontemporer. Klasifikasi
maqashid menjadi daruriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat memberikan hierarki
prioritas yang jelas dalam pengembangan kebijakan dan produk ekonomi Islam.

3) Framework Evaluatif Magashid al-syariah berfungsi sebagai framework evaluatif
yang komprehensif untuk menilai apakah suatu sistem atau produk ekonomi telah
sejalan dengan tujuan-tujuan syariah. Hal ini memberikan pedoman yang objektif
untuk pengembangan ekonomi Islam yang autentik.

4) Integrasi dengan Perkembangan Global Prinsip-prinsip magqgashid al-syariah
menunjukkan keselarasan dengan agenda pembangunan global seperti SDGs,

memberikan peluang untuk kontribusi nilai-nilai Islam dalam pembangunan dunia.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Syatibi, Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa. (1417 H). Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah. Tahqiq:
Abdullah Darraz. Beirut: Dar al-Ma'rifah.

Al-Syatibi, Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa. (1415 H). A/-I'tisham. Tahqiq: Salim ibn 'Id al-Hilali.
Saudi Arabia: Dar Ibn 'Affan.

Al-Syatibi, Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa. (1419 H). Al-Ifadat wa al-Insyad. Tahqiq: Abu al-
Ajfan Muhammad al-Tayyib. Tunis: Maktabah al-Najah.

Antonio, Muhammad Syafi'i. (2019). "Implementasi Maqashid Syariah dalam Pengembangan
Produk Perbankan Syariah di Indonesia." Jurnal Ekonomi Islam, 10(2), 123-145.

Bedoui, Houssem Eddine & Mansour, Walid. (2015). "Performance and Magqasid al-Shari'ah's
Pentagon-Shaped Ethical Measurement." Science and Engineering Ethics, 21(3), 555-
576.

131


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 9, No. 3, Juli 2025

Bank Indonesia. (2020). Roadmap Perbankan Syariah Indonesia 2020-2025. Jakarta: Bank
Indonesia.

Bank Indonesia. (2019). Kajian Ekonomi dan Keuangan Syariah. Jakarta: Departemen
Ekonomi dan Keuangan Syariah Bank Indonesia.

Otoritas Jasa Keuangan. (2021). Roadmap Pasar Modal Syariah 2021-2025. Jakarta: Otoritas
Jasa Keuangan.

Ahmad, Khaliq. (2017). Magasid al-Shari'ah and Islamic Banking: A Comparative Analysis.
PhD Thesis, International Islamic University Malaysia.

Hassan, Rusni. (2014). Maqgasid al-Shari'ah in Islamic Finance: An Analysis of the Malaysian
Islamic Banking Industry. PhD Thesis, Durham University.

Islamic Finance News. (2021). "Maqasid-based Islamic Finance: The Future of the Industry."

Diakses dari https://www.islamicfinancenews.com

ISRA (International Shari'ah Research Academy). (2020). "Magqasid al-Shari'ah Index for

Islamic Banks." Diakses dari https://www.isra.my

The Conversation. (2021). "How Islamic Finance Can Contribute to Sustainable

Development." Diakses dari https://theconversation.com

132


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
https://www.islamicfinancenews.com/
https://www.isra.my/
https://theconversation.com/

