Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

PERAN SOSIO-HISTORIS DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN; STUDI
PEMIKIRAN NASHR HAMID ABU ZAYD DAN ABDULLAH SAEED

Imron Rosidi'
'UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Email; iim.rosidi49@gmail.com

Abstrak: Artikel ini berupaya melihat bagaimana peran penting konteks sosio-historis dalam
penafsiran al-Qur’an, karena hal itu selain berguna untuk mengetahui bagaimana generasi
pertama Islam terdahulu memahami teks al-Qur’an, juga membantu menunjukkan ternyata
banyak sekali aspek kehidupan ataupun pemikiran-pemikiran umat terdahulu yang berbeda
dengan zaman saat ini. Nashr Hamid Abt Zayd dan Abdullah Saeed adalah dua tokoh Islam
kontemporer yang mencoba memahami dan menafsirkan al-Quran berdasarkan konteks sosio-
historis pewahyuan al-Quran. Dalam artikel ini, studi kasus yang dipilih ialah masalah hak
waris Perempuan dan poligami. Abli Zayd dalam menggali konteks social-historis
menggunakan  pendekatan sosiologis dan antropologis. Pendekatan  sosiologis
memungkinkannya untuk memeriksa struktur sosial, nilai-nilai, norma-norma, dan dinamika
kehidupan masyarakat Arab pada zaman Nabi Muhammad SAW. Sedangkan dalam pendekatan
antropologisnya, Abli Zayd memperdalam pemahamannya terhadap aspek budaya dari
masyarakat Arab kuno. Sedangkan Saeed menggunakan konteks sosio-historis dalam
menjelaskan teks yang ditafsirkan yang meliputi analisis sudut pandang, budaya, kebiasaan,
kepercayaan, norma, nilai dan institusi dari penerima pertama al-Quran di Hijaz. Termasuk
penelusuran kepada siapa ayat yang ditafsirkan ditujukan (penerima khusus), tempat, waktu,
serta kondisi ketika persoalan-persoalan spesifik (ranah politik, hukum, budaya, ekonomi
misalnya) muncul.

Kata Kunci: Sosio-Historis, Al-Quran, Penafsiran.

Abstract: This article attempts to examine the important role of socio-historical context in the
interpretation of the Qur'an, as it is not only useful for understanding how the first generation
of Muslims understood the Qur'anic text, but also helps to show that many aspects of the lives
and thoughts of the previous generation differ from those of today. Nashr Hamid Abii Zayd and
Abdullah Saeed are two contemporary Islamic figures who attempt to understand and interpret
the Qur'an based on the socio-historical context of its revelation. In this article, the chosen
case studies are the issues of women's inheritance rights and polygamy. Abiui Zayd, in exploring
the socio-historical context, uses a sociological and anthropological approach. The
sociological approach allows him to examine the structure of social, values, norms, and
dynamics of Arab society during the time of the Prophet Muhammad (peace be upon him). In
his anthropological approach, Abu Zayd deepened his understanding of the cultural aspects of
ancient Arab society. Saeed, on the other hand, used a socio-historical context to explain the
interpreted text, which included an analysis of the perspectives, culture, customs, beliefs,

230


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
mailto:iim.rosidi49@gmail.com

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

norms, values, and institutions of the first recipients of the Quran in the Hijaz. This included
tracing the intended recipients of the interpreted verses, the place, time, and conditions under
which specific issues arose (political, legal, cultural, and economic, for example).

Keywords: Socio-Historical, Al-Quran, Interpretation.

PENDAHULUAN

Al-Qur’an adalah kitab petunjuk yang di dalamnya memuat ajaran moral universal bagi
umat manusia sepanjang masa. Akan tetapi dalam kenyataannya, teks al-Qur’an sering kali
dipahami secara parsial dan ideologis sehingga menyebabkannya seolah menjadi teks yang
mati dan tak lagi relevan dengan perkembangan zaman. Kajian al-Qur’an sebenarnya selalu
mengalami perkembangan yang dinamis seiring dengan akselerasi perkembangan kondisi
sosial budaya dan peradaban manusia. Hal ini terbukti dengan munculnya karya-karya tafsir,
mulai dari yang klasik hingga kontemporer, dengan berbagai corak, metode, dan pendekatan
yang digunakan. (Mustaqim, 2010). Metode pendekatan yang digunakan oleh para mufassir
kontemporer sedikit banyak berlainan dengan yang digunakan oleh para mufassir tradisional.
Jika para mufasir tradisional umumnya cenderung melakukan penafsiran dengan memakai
metode deduktif dan tahlili (analitis) yang bersifat atomistik, maka dalam tafsir kontemporer
menggunakan berbagai metode dan pendekatan yang bersifat interdisipliner, mulai dari
tematik, linguistik, analisis gender, semiotik, sosio-historis, antropologi, hingga hermeneutik
dan sebagainya. (Mustaqim, 2008).

Seorang mufasir yang ingin memahami suatu kejadian maka harus mempunyai kesamaan
dari sisi psikologis dan historisnya. Dengan mengetahui sosio-historisnya, mufasir bisa
memahamai dan menggambarkan sebuah teks dalam kurun waktu dan budaya di masa lampau
agar bisa dipahami, dimengerti dan bermakna pada konteks situasi sekarang. Dengan
mengetahui setting sosial-historis, diharapkan mampu melacak bagaimana masyarakat pada
saat itu yang menjadi penerima teks dan memahami teks tersebut. Maka, konsekuensinya
perbedaan setting sosial-historis akan memunculkan pemahaman dan penafsiran yang berbeda
pula sesuai dengan kondisi masyarakat tersebut dan ini yang sangat menonjol dari hermeneutik
historis. (Faiz, 2007).

Konteks sosio-historis al-Quran ini sangat penting untuk menjadikan teks-teks al-Quran

bermakna dan relevan untuk kehidupan Muslim kontemporer. Muhammad Ghazali (w.1996).

231


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

salah satu tokoh pemikiran tafsir, percaya bahwa umat Islam, beberapa abad pertama setelah
kelahiran Islam, telah menggeser perhatian mereka dari merefleksikan kitab suci kepada
melantunkan, memperindah bacaan dan focus kepada mekanisme atau cara baca al-Quran.
Bagi Ghazali, pergeseran focus ini secara berangsur-angsur telah menggiring kegiatan
membaca al-Quran sekarang ini tidak memiliki tujuan lain selain mencari barakah. Dia
memandang, pendekatan semacam ini terhadap al-Quran dimiliki oleh mayoritas umat Islam
di seluruh dunia. Dia yakin pendekatan semacam ini bertolak belakang dengan perintah al-
Quran untuk merenungkan dan memahami isinya, selain membacanya. (Saeed, 2016).

Nashr Hamid Abli Zayd menawarkan gagasan baru atas keprihatinan tersebut. Dia
berupaya mengembangkan sebuah teori komprehensif untuk memahami dan
menginterpretasikan teks al-Quran khususnya, dan teks-teks keagamaan Islam pada umumnya,
dengan memanfaatkan teori-teori yang dikembangkan dalam lingusitik dan teori serta kritik
sastra. Dia menyarankan bahwa karena bahasa berkembang sejalan dengan perkembangan
masyarakat dan budaya, dan menyediakan gagasan-gagasan baru, serta mengembangkan
terminologinya untuk mengekspresikan hubungan-hubungan yang lebih maju, maka adalah
niscaya dan natural untuk menginterpretasikan ulang teks al-Quran dalam konteks historis dan
social originalnya, sembari menggantikan interpretasi-interpretasi lama dengan interpretasi
yang lebih mutakhir, yakni yang lebih humanis dan berkembang, sambil tetap
mempertahankan kata-kata dari ayat-ayat tersebut. (Ichwan, 2003).

Sebagaimana Nashr Hamid AbG Zayd, Abdullah Saeed, dengan menggunakan
pendekatan kontekstualisnya, juga berusaha menginterpretasikan teks al-Quran berdasarkan
konteks sosio-historis. Menurutnya, dikalangan umat Islam ada tiga pendekatan besar yang
mungkin diidentifikasi dalam kaitannya dengan interpretasi teks al-Quran pada periode
modern yaitu: Tekstualis, Semi-Tekstualis dan Kontekstualis. Pendekatan tektualis adalah
pendekatan dalam penafsiran al-Quran hanya dengan cara memperhatikan aspek kebahasaan
al-Quran semata. Konteks historis yang ada ketika al-Quran diturunkan tidak menjadi
pertimbangan yang berarti dalam proses penafsiran al-Quran. Demikian halnya dengan
pendekatan semi-tekstualis. Hanya saja para ulama yang concerned pada pendekatan semi-
tekstualis ini menggunakan idiom-idiom dan argumen-argumen baru. Berbeda dengan
keduanya, pendekatan kontektualis diaplikasikan dalam proses penafsiran dengan

memperhatikan aspek-aspek linguistik al-Quran dan konteks historisnya, baik mikro maupun

232


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

makro, serta konteks kekinian. Pendekatan terakhir ini di pandang Saeed sebagai alternatif bagi
pendekatan-pendekatan tekstualis dan semi-tekstualis yang terlalu kaku dengan lingustikalitas
al-Quran, sehingga tidak mampu menangkap substansi ajaran al-Quran dan
mengkontekstualisasikannya di masa kontemporer. (Saeed, 2016).

Dengan demikian, tulisan ini akan mengembangkan beberapa penelitian sebelumnya, hal
ini dilakukan sebab belum adanya sebuah penelitian yang spesifik mengkaji studi komparatif
tentang historitas al-Quran. Berangkat dari pemaparan tersebutlah penulis kemudian tertarik
untuk membahas lebih lanjut tentang seorang figur Nashr Hamid Abti Zayd dan Abdullah
Saeed yang telah memberikan inspirasi kepada banyak khalayak untuk terus melakukan
pembaharuan terhadap penafsiran studi Al-Qur’an yang diharapkan dapat memberikan

pemahaman mendalam tentang metodologi penafsiran Al-Qur’an dari kedua tokoh tersebut.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini termasuk /ibrary research, yaitu melakukan berbagai studi literatur baik
buku referensi maupun hasil penelitian ilmiah yang dipublish pada lembaga jurnal nasional.
Penyajian batasan artikel ini fokus pada; Biografi Nashr Hamid Abii Zayd dan Abdullah Saeed
beserta penafsiran konteks sosio-historisnya dan pengaplikasiaannya pada penafsiran hak

waris perempuan dan poligami

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi dan Karir Intelektual Nashr Hamid Abu Zayd dan Abdullah Saeed

Nashr Hamid Abu Zayd lahir pada tanggal 10 Juli 1943 M di Quhafa, sebuah desa kecil
sekitar 120 km dari Kairo. Keluarganya sangat taat beragama, dan sejak kecil, ia terpapar
dengan nilai-nilai agama. Sejak berusia delapan tahun, Abii Zayd telah menjadi seorang qari
dan hafiz Al-Qur’an. Perjalanan intelektualnya dimulai pada tahun 1951 M saat ia masuk
sekolah dasar di kampung halamannya. Meskipun awalnya melanjutkan pendidikan menengah
di al-Azhar, ayahnya bercita-cita agar ia menjadi guru besar Islamic Studies di Leiden
University, yang mengarahkannya untuk menempuh pendidikan kejuruan di distrik Kafru
Zayyad, Provinsi Gharbiyah. Setelah menyelesaikan pendidikan menengah, Abti Zayd meraih
jjazah diploma pada tahun 1961-1968. Namun, arah karier dan minat akademisnya tidak
terbatas pada bidang agama semata. la juga memiliki ketertarikan pada ilmu pengetahuan

modern dan teknologi. Setelah mendapatkan diploma, Abii Zayd bekerja di sebuah perusahaan

233


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

kabel, menunjukkan kesanggupannya untuk mengeksplorasi dan menyelaraskan antara tradisi
keagamaan dan ilmu pengetahuan modern. (Al-Harbar, 2023).

Pada tahun 1968 M, Nashr Hamid Abt Zayd melanjutkan studinya di Univesitas alAzhar
Kairo Fakultas Sastra pada jurusan Bahasa dan Sastra Arab. Sejak saat itu ia mulai mengasah
dan menunjukan kemampuannya di bidang bahasa dan sastra yang kemudian mampu
menghasilkan sebuah metodologi pembacaan baru terhadap Al-Qur’an dengan pendekatan
linguistik. Pada tahun 1972 M, Nashr Hamid Abu Zayd berhasil memperoleh gelar sarjananya
dan sekaligus diangkat menjadi asisten dosen pada jurusan yang sama. Nashr Hamid kemudian
melanjutkan studi magisternya pada jurusan yang sama dan selesai pada tahun 1977 M serta
memperoleh gelar Ph.D pada tahun 1981 M dan mendapat kehormatan sebagai profesor penuh
bidang bahasa dan sastra Arab tahun 1995 M. Abii Zayd menjadi seorang profesor di berbagai
universitas di Mesir, termasuk Universitas Kairo dan Universitas Leiden di Belanda. Ia dikenal
karena pendekatannya yang kritis terhadap interpretasi tradisional Al-Qur’an dan penafsiran
tekstual Islam lainnya. Abii Zayd mengusulkan pendekatan hermeneutika yang
menggAbtingkan analisis sastra dan teori kritis untuk memahami Al-Qur’an dalam konteks
modern. (Zayd, 1993).

Seiring dengan karir perjalanan akademiknya, Nashr Hamid Abu Zayd berhasil menulis
banyak karya di bidang studi keislaman. Diantara beberapa karyanya yang sudah
dipublikasikan ialah; A/l-Ittihdad al-Aql fi al-Tafsir: Dirdasah fi Qadiyah al-Majaz ‘inda al-
Mutazilah, Falsafah al-Ta’wil: Dirasah Fi Ta’wil Al-Qur’an ‘Inda Muhyiddin Ibn ‘Arabi,
Naqgd al-Khitab al-Dini, al-Imam al-Syafi’i wa Ta’sis al-Aidii lijiyyat al-Wasatiyyat,
Isykaliyyat al-Qira’at wa Aliyat al-Ta'wil, Al-Tafkir FT Zaman al-Takfir. (Fauzan, 2015).
Karyanya yang paling terkenal adalah "Mafhim al-Nass" (The Concept of the Text), yang
diterbitkan pada tahun 1990. Buku ini menjadi kontroversial dan menyebabkan Abi Zayd
dihadapkan pada tuduhan penistaan agama oleh pengadilan Mesir. Akibat tekanan politik dan
ancaman terhadap keselamatannya, Abt Zayd mengungsi ke Belanda pada tahun 1995. Di
sana, ia melanjutkan karyanya dalam bidang studi Islam dan hermeneutika, serta menjadi
dosen tamu di berbagai universitas Eropa. Meskipun diasingkan dari Mesir, Abii Zayd tetap
aktif dalam berdiskusi dan menulis tentang teologi Islam dan isu-isu sosial kontemporer.

Abdullah Saeed merupakan seorang pemikir Islam kontemporer yang memiliki perhatian

di dunia Islamic Studies. Ia adalah seorang profesor Studi Arab dan Islam di Universitas

234


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Melbourne, Australia. Saeed lahir di Maldives, pada 25 September 1964. Masa kecil dan
remajanya dihabiskan di sebuah kota bernama Meedhoo yang merupakan bagian dari kota
Addu Atoll. [a adalah seorang keturunan suku bangsa Arab Oman yang bermukim di Maldives.
Setelah kemudian, untuk kepentingan studi, pada tahun 1977, ia hijrah ke Saudi Arabia untuk
menuntut ilmu.

Di Arab Saudi, dia belajar bahasa Arab dan memasuki beberapa lembaga pendidikan
formal di antaranya Institut Bahasa Arab Dasar (1977- 1979) dan Institut Bahasa Arab
Menengah (1979-1982) serta Universitas Islam Saudi Arabia di Madinah (1982-1986). Tahun
berikutnya, Saeed meninggalkan Arab Saudi untuk belajar di Australia. Di negeri kanguru ini,
Saeed menyelesaikan studi dari strata satu hingga program doktoralnya. Gelar Sarjana Strata
Satu (Master of Arts Preliminary) diperolehnya dalam Jurusan studi Timur Tengah di
Universitas Melbourne Australia (1987). Master dalam Jurusan Linguistik Terapan (1988-
1992) dan doktoralnya dalam Studi Islam (1992-1994) diselesaikan di universitas yang sama.
Saeed kemudian mengabdi di universitas yang sama hingga sekarang. Selain itu, dia juga aktif
dalam berbagai organisasi dan seminar internasional.

Merujuk kepada latar belakang pendidikannya, Abdullah Saeed terlahir sebagai ilmuwan
Muslim yang sangat produktif dalam menulis karya ilmiah. Hal ini terlihat dari begitu
banyaknya karya-karya yang dihasilkannya baik berupa buku, jurnal dan tulisan ensiklopedia,
beberapa karya Abdullah Saeed di antaranya adalah: Pertama, buku yang berjudul
“Interpreting Qur’an: toward Contemporary Approach” telah terbit di New York dan London
diterbitkan oleh Routledge pada tahun 2006. Dalam buku ini Abdullah Saeed berupaya
mengkaji interpretasi ayat dan hukum al-Qur’an berdasarkan perubahan keadaan di dunia
modern. Saeed juga mengkaji perdebatan seputar interpretasi al-Qur’an dan dampaknya
terhadap pemahaman modern teks al-Qur’an. Buku ini juga telah diterjemahkan ke dalam
bahasa Indonesia yang diterbitkan oleh Lembaga Ladang Kata Baitul Hikmah Press pada tahun
2015 di Yogyakarta.

Kedua, Islamic Thought: An Introduction diterbitkan oleh Routledge pada tahun 2006 di
London dan New York. Fokus pembahasan buku ini bagi para pemula terutama mahasiswa,
adalah untuk menjelaskan pemikiran Islam dan perkembangannya, produk dan transmisi
pengetahuan agama, tren, sekolah dan gerakan Islam yang telah berkontribusi pada

pengetahuan pemikiran Islam. Melalui banyak perdebatan yang beragam. Abdullah Saeed

235


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

memberikan gambaran menarik tentang bagaimana Islam di masa lalu dan bagaimana para
pengikutnya mempraktikkannya saat ini. Buku ini juga telah diterbitkan oleh Baitul Hikmah
Press dan Kaukaba Dipantara dalam bahasa Indonesia pada tahun 2014 di Yogyakarta.

Ketiga, Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach telah
diterbitkan oleh Routledge pada tahun 2014 di New York. Dalam buku ini Saeed mengambil
inspirasi dan rujukan dari banyak karya para sarjana dalam bidang tafsir. Ia berupaya seakurat
mungkin memaparkan pandangan-pandangan mereka, tetapi terkadang boleh jadi sebuah
distorsi. Jika dilihat lebih detail, buku ini sebenarnya menjelaskan tentang perkembangan
penafsiran dan beberapa perdebatan modern mengenai pendekatan penafsiran. Buku ini juga
menelusuri pemikiran orang-orang Muslim dari berbagai latar belakang seperti, teolog, hukum,
sosial-historis, dan politik dalam menentukan makna dan relevansi al-Qur’an untuk
diaplikasikan pada zaman kontemporer saat ini. Dalam kesempatan ini pula, Abdullah Saeed
berusaha memberikan petunjuk praktis dalam kaitannya dengan penafsiran kontekstual. Buku
ini telah diterjemahkan dan diterbitkan oleh Mizan Media Utama ke dalam bahasa Indonesia
pada tahun 2016. (Saeed, 2015).

Saeed juga menulis beberapa buku tentang isu kebebasan agama, politik dan Islam di
Australia, 1) Freedom of Religion, Apostasy and Islam ditulis bersama H. Saeed diterbitkan
tahun 2004 di Hampshire oleh Ashgate Publishing, 2) Muslim Australians: Their Beliefs,
Practices and Institutions diterbitkan tahun 2004 di Canberra oleh Commonwealth
Government, 3) Islam and Political Legitimacy sebagai editor bersama S. Akbarzadeh
diterbitkan London and New York oleh Curzon tahun 2003, 4) Islam in Australia diterbitkan
tahun 2002 di Sydney oleh Allen & Unwin, 5) Muslim Communities in Australia sebagai editor
besama S. Akbarzadeh diterbitkan tahun 2002 di Sydney oleh University of New South Wales
Press. Selain itu ada puluhan artikel dan makalah seminar Abdullah Saeed yang bisa ditelusuri

langsung lewat biografinya.

Konteks Sosio-Historis dalam Penafsiran Nashr Hamid Abu Zayd dan Abdullah Saeed
Menurut sejarah, konteks sosio-historis kurang memainkan peran penting dalam

penafsiran al-Qur'an setelah pemapanan disiplin ilmu hukum Islam menjelang abad ke-3/9.

Padahal sebelum itu, titik tekan dalam penafsiran al-Qur'an diletakkan pada konteks non-

linguistik, umumnya historis. Ini dicapai terutama melalui literatur-literatur asbab al-nuzul.

236


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Namun demikian, meskipun asbab al-nuzul bisa dijadikan rujukan utama untuk menjelaskan
konteks yang mengitari turunnya ayat tertentu, kemampuan asbab al-nuzul untuk menuturkan
konteks sosio-historis yang sesungguhnya (actual sosio-historical context) terbatas. Banyak
riwayat asbab al-nuzul yang bertentangan atau diragukan secara historis. Melihat keterbatasan
ini, semakin kita mengetahui masyarakat Hijaz dan Arab dari sudut pandang antropologis,
konteks sosio-historis al-Qur'an dan masing-masing ayat-ayatnya menjadi semakin jelas.
(Saeed, 2016).

Untuk menekankan pentingnya konteks, al-Qur'an memberikan banyak referensi
mengenai dunia kultural maupun material dari masyarakat Hijaz dan Arab secara umum:
karakter fisik, peristiwa, sikap, orang-orangnya dan bagaimana mereka menanggapi seruan
Allah, adat kebiasaan (institusi), norma dan nilai mereka. Wilayah Hijaz merupakan refleksi
dari kebudayaan yang ada di Arab dan wilayah-wilayah yang mengitarinya. Kebudayaan Hijaz
sesungguhnya banyak dipengaruhi oleh kebudayaan sekitarnya yang membentang dari
Mediterania termasuk Yahudi dan Kristen sampai Arab selatan, Ethiopia dan Mesir, dengan
kadar pengaruh yang beragam. Sebagai konsekuensinya, kehidupan sosio kultural Hijaz pada
masa turunnya al-Quran sangatlah beragam. Memahami hal tersebut akan membantu mufasir
masa kini untuk memahami hubungan al-Quran dengan lingkungan tempat ia diwahyukan.
(Saeed, 2016).

Dalam menginterpretasikan teks al-Quran, Abli Zayd melibatkan beberapa langkah
sistematis untuk menghadirkan pemahaman yang lebih kontekstual dan relevan dengan zaman
modern. Abii Zayd menggali konteks historis dan sosial di mana Al-Qur’an diturunkan, Abu
Zayd menggunakan pendekatan sosiologis dan antropologis. Pendekatan sosiologis
memungkinkannya untuk memeriksa struktur sosial, nilai-nilai, norma-norma, dan dinamika
kehidupan masyarakat Arab pada zaman Nabi Muhammad SAW. Ia memperhatikan
bagaimana masyarakat Arab pada masa itu mengorganisir diri mereka sendiri, hubungan sosial
yang mereka miliki, serta struktur kekuasaan dan ekonomi yang ada pada saat itu. Selain itu,
dengan pendekatan antropologis, Abli Zayd memperdalam pemahamannya terhadap aspek
budaya dari masyarakat Arab kuno. (Zayd, 2006).

Abl Zayd menganggap bahwa pemahaman ini membantu menggambarkan kerangka
pemikiran yang melingkupi Nabi Muhammad SAW dan komunitasnya, yang pada gilirannya

mempengaruhi cara Al-Qur’an diungkapkan dan dipahami. Dengan mengintegrasikan alat-alat

237


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

sosiologis dan antropologis ini, Abii Zayd tidak hanya mencari pemahaman yang lebih dalam
tentang konteks historis dari Al-Qur’an, tetapi juga menemukan korelasi antara kondisi sosial
dan budaya masyarakat Arab kuno dengan pesan-pesan yang terdapat dalam teks suci tersebut.
Ini membuka jalan bagi interpretasi yang lebih terperinci dan kontekstual terhadap Al-Qur’an,
sesuai dengan situasi sosial dan budaya saat turunnya wahyu.

Hal senada juga dilakukan oleh Abdullah Saeed dalam menginterpretasikan ayat-ayat al-
Quran. Saeed menggunakan konteks sosio-historis dalam menjelaskan teks yang ditafsirkan
yang meliputi analisis sudut pandang, budaya, kebiasaan, kepercayaan, norma, nilai dan
institusi dari penerima pertama al-Quran di Hijaz. Termasuk penelusuran kepada siapa ayat
yang ditafsirkan ditujukan (penerima khusus), tempat, waktu, serta kondisi ketika persoalan-
persoalan spesifik (ranah politik, hukum, budaya, ekonomi misalnya) muncul. (Saeed, 2016).

Titik berangkat untuk memahami konteks al-Qur'an adalah Hijaz pada abad ke-7.
Mekkah, di mana al-Qur'an turun pertama kali, adalah sebuah kota kecil di tengah pegunungan
yang gersang (kadar air rendah) dan tidak ada pertanian di sana. Di pusatnya, ada Ka'bah
(rumah Allah). Madinah berbeda. Madinah merupakan oasis yang menjadi sumber perairan
bagi pertanian. Kehidupan di Mekkah keras. Meskipun masyarakat Mekkah dan Madinah
merupakan masyarakat yang telah mapan, di wilayah ini masih terdapat suku-suku nomaden
yang berpindah-pindah untuk mencari air dan tumbuh-tumbuhan untuk hewan peliharaan
mereka. Serangan dari suku satu ke suku yang lain masih umum, sehingga masyarakat yang
telah mapan harus membuat kesepakatan dengan suku nomaden ini untuk melindungi mereka
dan kafilah dagang mereka. Situasi yang tidak aman ditambah kesukaran dan ketidakpastian
hidup, menjadikan masyarakat Mekkah memiliki pandangan yang fatalistik terhadap dunia.

Komunitas Kristen, Yahudi, dan pagan menyebar di Arab. Komunitas Kristen sebagian
besar tinggal di Arab utara, Abyssinia dan sebagian Arab selatan. Umat Yahudi tinggal di
Yaman, Madinah dan Khaibar. Mekkah sendiri banyak didiami oleh masyarakat pagan dan
mereka adalah penyembah berhala yang diletakkan di sekitar Ka'bah. Hanya sebagian kecil
masyarakat Mekkah yang tidak menyembah berhala. Mereka percaya kepada satu Tuhan.
Bahkan di Madinah, sebagian besar masyarakat non-Yahudi di sana (suku Aus dan Khazraj)
adalah masyarakat pagan. Pengaruh Yahudi di Madinah diperkuat melalui pernikahan, hidup
bertetangga, adopsi, dan pindah agama. Selain perbedaan tradisi agama, ada interaksi yang

kuat antara penduduk Hijaz dengan penduduk lain di Semenanjung Arab. Interaksi ini terjadi

238


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

melalui perdagangan dan kedatangan penduduk Arab lain ke Mekkah untuk “mengunjungi”
Ka'bah. Interaksi penduduk Arab dan Madinah dengan masyarakat lain ini menunjukkan
bahwa gagasan tentang adanya satu Tuhan sebenarnya sudah dikenal mereka.

Interaksi ini melahirkan begitu banyak legenda, mitos, gagasan, tokoh historis, tamsilan
dan ritual yang dipakai al-Qur'an untuk menyampaikan kisah, norma dan nilai kepada konteks
Hijaz pada waktu itu. Kisah para Nabi yang dipilih dalam al-Qur'an memang sangat relevan
dengan peta wilayah pada masa itu, baik yang berasal dari Bibel maupun sumber lain. Al-
Qur'an mengadopsi praktik-praktik lokal, seperti puasa, untuk komunitas Muslim yang baru
lahir. Pada waktu itu, Islam melakukan 'islamisasi' terhadap praktik-praktik orang pagan. Haji,
yang sebelumnya telah menjadi praktik penduduk Mekkah, “dimurnikan” dan diperkenalkan
kembali dengan wajah baru, terutama menghilangkan nuansa politeistiknya.

Banyak nilai pra-Islam di Hijaz “diadopsi” oleh agama baru ini. Secara keseluruhan, apa
yang dianggap penting dan memiliki nilai positif oleh budaya tidaklah dibuang oleh Islam,
sebaliknya diterima dengan modifikasi-misalnya nilai masyarakat Arab tentang kesabaran di
tengah keganasan hidup atau nilai tentang kejantanan (muruwwah). Apa yang umumnya
budaya anggap sebagai sesuatu yang tidak pantas (improper) atau keji (fahsya’), Islam juga
menolaknya. Termasuk gaya hidup boros, kikir, mengkhianati kepercayaan, kemunafikan,
persangkaan, kesombongan, membual, menjelek-jelekkan atau menghina sesama, fitnah,
pembunuhan, perzinaan, kecurangan dalam perdagangan, riba, menimbun harta dan berjudi.
Untuk memerintahkan umat Islam agar menolak sikap hidup di atas, al-Qur'an menghadirkan
gambaran apa yang terjadi dalam masyarakat pada waktu itu. Selain itu, al-Qur'an juga
menerima jenis makanan mereka, dengan pengecualian khamr (minuman keras) dan daging
babi.

Ketika ada kebiasaan Arab pra-Islam yang bertentangan dengan Islam, al-Qur'an
menolak secara tegas atau melakukan perubahan pada hal-hal yang memang benar-benar
bertentangan tanpa membuang kebiasaan itu. Misalnya pada kasus adopsi (pengangkatan
anak), al-Qur'an tidak memperbolehkan anak adopsi diperlakukan sebagai anak kandung. Ini
diilustrasikan dalam sebuah kasus yang terkenal tentang pernikahan Nabi dengan janda Zaid,
anak angkat Nabi. Al-Qur'an juga mengakui norma-norma sekitar masalah perang dan damai
yang ada pada masa itu. Ada perbudakan dan ini diterima sebagai sesuatu normal. Islam juga

mengadopsi bulan-bulan yang dianggap suci pada masa pra-Islam. Berkorban juga diadopsi

239


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Islam, akan tetapi Islam mensyaratkan jika itu memang dipersembahkan untuk Allah, bukan
untuk sesembahan yang lain (berhala misalnya). Keesaan Allah (tauhid) menjadi konsep besar
yang menolak kesemua sikap hidup yang negatif di atas.

Saeed mencoba menelusuri hubungan antar teks dengan konteks sosio-historis masa
pewahyuan untuk mengetahui bagaimana teks tersebut dipahami oleh penerima pertamanya.
Berbicara mengenai konteks, Abdullah Saeed membaginya menjadi dua bentuk, yaitu konteks
luas dan konteks sempit. Yang dimaksud dengan konteks luas adalah asbab al-nuzul makro,
konteks luas ini meliputi: konteks politik sosial dan lingkungan yang telah banyak berpengaruh
terhadap bangsa Arab saat itu, macam-macam praktek budaya dan nilai-nilai yang memiliki
relasi dengan al-Qur’an saat itu, penggunaan bahasa oleh al-Qur’an dalam mengekspresikan
pesan moral di dalamnya, dan pesan-pesan yang di adopsi dan di refleksikan oleh al-Qur’an
pada konteks saat itu. Dan yang di maksud dengan konteks sempit adalah asbab al-nuzul
mikro, konteks ini sama halnya dengan konsep asbab al-nuzul yang dipakai oleh ulama klasik
terdahulu. Disini Saeed berupaya menyatukan kedua konteks ini, sejauh mana kedua konteks
ini memiliki pengaruh dalam membentuk sebuah hukum. (Rachmawan, 2013).

Dalam mengaitkan teks dan konteks sosio-historis masa pewahyuan (untuk mengetahui
bagaimana teks tersebut dipahami oleh penerima pertama), Saeed menentukan bebarapa
langkah. Tahap pertama yang dilakukan adalah analisis kontekstual. Hal-hal yang ditelusuri
pada tahap ini adalah informasi historis dan sosial yang meliputi: analisis sudut pandang,
budaya, kebiasaan, kepercayaan, dan norma dari penerima pertama Al-Quran di Hijaz.
Penelusuran di atas juga melibatkan penelusuran penerima spesifik yang dimaksud teks, di
mana mereka/dia tinggal, kapan waktu turunya teks, bagaimana kondisi ketika teks turun, apa
isu-isu yang sedang berkembang ketika itu, baik di ranah politik, hukum, budaya, ekonomi,
maupun ranah-ranah lain.

Tahap kedua yaitu menentukan hakikat pesan dari teks yang dimaksud apakah dia
merupakan teks hukum, teologi, ataukah etis. Tahap ketiga melakukan eksplorasi terhadap
pesan pokok atau pesan spesifik yang tampak menjadi fokus dari ayat ini. Kemudian
melakukan investigasi apakah ayat tersebut bersifat universal (‘am, tidak spesifik untuk situasi,
orang, atau konteks tertentu) ataukah sebaliknya (khdsh). Poin akhir dari bagian ini adalah
menentukan hirarki nilai dari ayat-ayat yang dimaksud. Tahap keempat, terkait dengan

mempertimbangkan bagaimana pesan pokok ayat yang diulas ketika dihubungkan dengan

240


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

tujuan dan persoalan yang lebih luas dalam Al-Quran. Yang terakhir adalah mengevaluasi
bagaimana teks tertentu diterima oleh penerima pertama, bagaimana mereka menafsirkan,

memahami, dan mengamalkannya. (Rachmawan, 2013).

Studi Kasus Tentang Hak Waris Perempuan

Nashr Hamid Abii Zayd dan Abdullah Saeed berusaha menafsirkan al-Qur’an dalam
konteks sosio-historis pada penafsiran yang telah dikembangkannya. Adapun ayat yang
ditafsirkan oleh Abt Zayd dan Saeed disini adalah ayat tentang hak waris perempuan. Tentang
pembagian waris antara laki-laki dan perempuan, QS. An-Nisa [4]: 11-12 biasanya dijadikan
pegangan.

11. Allah mensyari’atkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anak-anakmu.
Yaitu: bahagian seorang anak lelaki sama dengan bahagian dua orang anak perempuan; dan
Jjika anak itu semuanya perempuan lebih dari dua, maka bagi mereka dua pertiga dari harta
vang ditinggalkan; jika anak perempuan itu seorang saja, maka ia memperoleh separoh harta.
Dan untuk dua orang ibu-bapak, bagi masing-masingnya seperenam dari harta yang
ditinggalkan, jika yang meninggal itu mempunyai anak; jika orang yang meninggal tidak
mempunyai anak dan ia diwarisi oleh ibu-bapaknya (saja), maka ibunya mendapat sepertiga;
Jjika yang meninggal itu mempunyai beberapa saudara, maka ibunya mendapat seperenam.
(pembagian-pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat yang ia buat atau (dan)
sesudah dibayar hutangnya. (tentang) orang tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak mengetahui
siapa di antara mereka yang lebih dekat (banyak) manfaatnya bagimu. ini adalah ketetapan
dari Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. 12. Dan bagimu
(suami-suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteriisterimu, jika mereka tidak
mempunyai anak. Jika isteri-isterimu itu mempunyai anak, maka kamu mendapat seperempat
dari harta yang ditinggalkannya sesudah dipenuhi wasiat yang mereka buat atau (dan)
sesudah dibayar hutangnya. Para isteri memperoleh seperempat harta yang kamu tinggalkan
Jjika kamu tidak mempunyai anak. jika kamu mempunyai anak, maka Para isteri memperoleh
seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan sesudah dipenuhi wasiat yang kamu buat atau
(dan) sesudah dibayar hutang-hutangmu. Jika seseorang mati, baik laki-laki maupun
perempuan yang tidak meninggalkan ayah dan tidak meninggalkan anak, tetapi mempunyai

seorang saudara laki-laki (seibu saja) atau seorang saudara perempuan (seibu saja), maka

241


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

bagi masing-masing dari kedua jenis saudara itu seperenam harta. tetapi jika saudara-
saudara seibu itu lebih dari seorang, maka mereka bersekutu dalam yang sepertiga itu,
sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar hutangnya dengan tidak
memberi mudharat (kepada ahli waris). (Allah menetapkan yang demikian itu sebagai) syari'at
yang benar-benar dari Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Penyantun.

Merujuk kepada QS. An-Nisa [4]: 11-12 diatas, Analisis Abti Zayd tentang konteks
sosio-historis posisi perempuan dalam masyarakat pra-Islam dikaitkan dengan masalah
produktivitas ekonomi. Mereka tidak diberi warisan karena tidak bisa menunggang kuda, tidak
kelelahan, dan tidak melukai musuh. Dalam konteks kebudayaan semacam ini, al-Quran
menyatakan bahwa perempuan mendapatkan warisan setengah dari laki-laki, dan bahkan
mereka mempunyai hak mendapatkan kalalah. Abii Zayd menyatakan bahwa konteks dan
alasan legal dari hak perempuan untuk mendapatkan warisan telah berubah. Pada masa Nabi,
secara ekonomi, perempuan tidak produktif, sementara pada masa sekarang perempuan rata-
rata secara ekonomi produktif. Jadi, hukum dalam hal ini haruslah berubah. Dalam pandangan
Abi Zayd, konsep Al-Qur’an tentang keadilan ekonomi lebih luas daripada zakat, sedekah,
dan waris karena tujuannya agar harta tidak beredar di kalangan orang-orang kaya saja. Dalam
hal ini, Abl Zayd mengkaji hukum pewarisan dalam konteks makna ketiga, yang pesannya
harus diungkap secara signifikan. (Ichwan: 2003).

Bagian waris perempuan ditetapkan sebagai bagian yang ditetapkan Allah (faridhah
minalloh) yang tidak seorang pun diperbolehkan menguranginya. Dari sini, Abii Zayd beralih
kepada argument lain, yang mendukung argument pertama (tentang alasan produktifitas
perempuan). Analisis lain dari frase “bagi laki-laki bagian yang sebanding dengan bagian
dengan dua perempuan”, adalah bahwa teks menekankan pada bagian laki-laki dulu baru
kemudian bagian perempuan. Ini menunjukan bahwa al-Quran membatasi bagian laki-laki
ketimbang bagian perempuan ‘“sebanding dengan bagian dua perempuan”. Namun, bagian
perempuan ini sebenarnya merupakan bagian yang aseharusnya dia terima, dan perempuan
dapat menerima lebih banyak dari bagian yang seharusnya mereka terima berdasarkan
kesepaktan. Dengan mempertimbangkan “arah teks”, perempuan haruslah mendapatkan

bagian waris yang sebanding dengan laki-laki. (Ichwan: 2003).

242


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan

Teknologi Modern
https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026
Dalam budaya pra-Islam:
; Perempuan tidak mendapatkan
Makna warisan
Arah \
’ Islam membatasi bagian laki-laki:
Teks « S »
Seperti bagian dua perempuan
-- Signifikansi ¢
Bagian laki-laki maksimum,
; bagian perempuan minimum
v

A4

Perempuan berhak mendapatkan - “Yang Tak
bagian yang sama
Terkatakan”

Tabel 1. Interpretasi Hak Waris Perempuan

Sebagaimana Abii Zayd, Saeed menyatakan bahwa konteks sosio-historis pewahyuan
merupakan elemen yang penting untuk memahami ayat tertentu dalam al-Qur'an. Pengetahuan
akan hal in1 berfungsi untuk menentukan bagaimana ayat ini dipahami oleh penerima pertama.
Kondisi sosio-historis masyarakat pada masa pewahyuan terutama terkait dengan kasus ini
adalah: Pertama, pada masa itu perempuan dan orang-orang lemah, yakni anak-anak tidak
mendapatkan warisan, warisan pada masa itu hanya milik laki-laki. Kedua, secara umum
masyarakat Arab pada masa itu memiliki anggapan yang rendah terhadap perempuan.
Anggapan itu bisa dilihat dari kehidupan mereka sehari-hari. Misalnya, kebiasaan mengubur
anak perempuan mereka hidup-hidup, karena mempunyai anak perempuan merupakan kabar
buruk bagi mereka. Ketiga, bagian perempuan yang lebih sedikit dari laki-laki, tampaknya ini
terkait dengan siapa yang memegang fungsi ekonomi dalam keluarga pada waktu itu. Pada
waktu itu, laki-laki yang berkewajiban memberi nafkah kepada keluarga, jikapun perempuan
kaya atau berpenghasilan harta itu untuk dirinya sendiri. (Putra, 2017).

Menurut Saeed, dalam memahami ayat-ayat al-Quran yang berhubungan dengan
perempuan, perlu menempatkan ayat tentang warisan ini dalam konteks budaya yang lebih luas
(Hijaz), yang bisa didapatkan melalui eksplorasi aspek sosio-kulturalnya. Di sisi lain, makna

ayat tersebut untuk masyarakat kontemporer bisa ditentukan dengan melihat konteks

243


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

kontemporer. Sekarang ini, dalam banyak masyarakat Muslim, perempuan tidak bergantung
lagi secara ekonomi kepada laki-laki disebabkan telah adanya kesempatan yang sama dalam
hal Pendidikan dan pekerjaan. Perempuan juga telah memiliki kesiapan untuk memainkan
peran yang penting dalam Masyarakat. Pandangan lama tentang inferioritas perempuan dalam
urusan intelektual menjadi tampak tidak berdasar; bahkan perempuan terbukti lebih unggul
(dalam Pendidikan) dari pada laki-laki. Di banyak negara, perempuan menjadi pimpinan
negara atau memangku posisi penting lainnya, meskipun ada beberapa pandangan yang
menyatakan bahwa perempuan tidak diperbolehkan memangku posisi tersebut. Melihat adanya
transformasi peran dan status perempuan, apakah kita masih harus mempertahankan
pemahaman tentang ayat pembagian warisan 1400 tahun yang lalu, atau sudah seharusnyakah
kita melakukan reinterpretasi untuk menemukan kemungkinan makna yang lain?. (Saeed,
2016).

Pandangan di atas, terlepas dari sifat generalisasinya, menunjukkan bahwa ada begitu
banyak pergeseran yang terjadi antara masa pewahyuan dan masa kini. Dan seperti disepakati
sebelumnya-tentunya kesepekatan yang dicapai dengan melalui metode interpretasi
kontekstual yang diperkenalkan Saeed-bahwa ayat di atas hanya berlaku secara partikular,
yakni hanya pada situasi dan kondisi sebagaimana pada masa pewahyuan. Ini menyebabkan
pengaplikasian ayat waris bisa berubah jika situasi dan kondisinya juga berubah. Dengan kata
lain, ayat ini bisa diaplikasikan berbeda bunyi literal ayat. Adapun untuk aplikasi yang bersifat
operasional sangat bergantung pada kasus per kasus yang dihadapi. Misalnya, pembagian ini

bisa ditempuh dengan jalan musyawarah.

Studi Kasus Tentang Poligami

Poligami telah menjadi salah satu isu penting dalam pembaruan Islam dan gerakan
feminisme. Locus interpretasi dan reinterpretasinya adalah ayat poligami berikut:

“Jika kalian takut akan tidak bisa berlaku adil terhadap perempuan yatim, maka
nikahilah perempuan-perempuan yarg kamu sukai: dua, tiga, atau empat: namun jika kalian
takut tidak akan dapat berlaku adil (terhadap mereka), maka seorang saja, atau yang dimiliki
tangan kananmu (budak perempuan atau tawanan perang). Yang demikian itu adalah lebih
dekat kepada perbuatan yang tidak aniaya”. (QS Al-Nisa' (4: 3).

Abu Zayd mendiskusikan ayat poligami (QS Al-Nisa' (4: 3) di atas dalam konteks teks

244


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

ini sendiri. Dia memulai dengan mengkontraskan absennya praktek hukum memiliki “yang
dimiliki tangan kananmu” (budak perempuan atau tawanan perang) sebagai “selir” dalam
wacana Islamis pada satu sisi, dan untuk mempertahankan poligami: “maka nikahilah
perempuan-perempuan yang kamu sukai: dua, tiga, atau empat”, pada sisi lain. Menurut Abu
Zayd, ada sesuatu yang hilang, yakni kesadaran akan historisitas teks-teks keagamaan, bahwa
ia adalah teks linguistik dan bahwa bahasa adalah sebuah produk sosial dan kultural. Abu Zayd
berargumen bahwa izin bagi seorang laki-laki untuk menikah dengan hingga empat istri
haruslah diletakkan dalam konteks hubungan antarmanusia, khususnya hubungan antara laki-
laki dan perempuan sebelum kedatangan Islam. Dalam periode pra-Islam, di mana hukum
kesukuan sangat dominan, poligami tidaklah dibatasi. Dalam konteks ini, izin untuk memiliki
istri sampai empat haruslah dipahami sebagai awal dari sebuah upaya pembebasan. Dia
menyarankan bahwa pembahasan ini haruslah dilihat sebagai suatu perubahan ke arah
pembebasan perempuan dari dominasi laki-laki. Dengan demikian, dalam konteks ini tetaplah
dalam semangat Al-Quran jika kaum Muslim pada saat ini mendukung bahwa seorang laki-
laki cukup menikahi satu orang istri. Argumen Abu Zayd tentang poligami Nabi Muhammad
agaknya kurang memuaskan. Namun, memang kebanyakan argumen mengenai masalah ini
kurang memuaskan. Abu Zayd mengatakan poligami Nabi, sebagai seorang pemimpin,
merupakan praktek yang umum bagi seorang pemimpin pada zaman pra-Islam, yang belum
dihapus ketika datangnya Islam, bahkan oleh Nabi sendiri.

Sementara itu, Saeed membaca ayat poligami ini dalam konteks mikro dan makro masa
awal. Dalam perspektif historis, poligami merupakan sebuah kebiasaan yang ada pada setiap
masyarakat dahulu. Ada maupun tidaknya poligami dalam kehidupan semakin menipis dan
menghilang dengan perkembangan zaman yang ditandai dengan kondisi tertentu. Faktor
tersebut diantaranya adalah jumlah laki-laki dan perempuan yang tidak seimbang diakibatkan
terjadinya peperangan yang membunuh banyak kaum laki-laki. Kemudian dalam
perkembangannya, Islam berusaha untuk memberikan batasan terhadap kebolehan melakukan
poligami.

Secara mikro, asbabun nuzul ayat tersebut tentang seorang gadis yatim di bawah asuhan
walinya. Dia berserikat dengan walinya dalam masalah hartanya, walinya itu tertarik kepada
harta dan kecantikan gadis tersebut. Akhirya ia bermaksud menikahinya, tanpa memberikan

mahar yang layak. Maka kemudian turunlah ayat ini. Dijelaskan pula dalam hadis riwayat

245


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Bukhari nomor 4206:

Dari 'Aisyah R.A. bahwa seorang laki-laki memiliki seorang wanita yatim. Lalu dia
menikahinya karena wanita itu memiliki kebun kurma. Hingga dia di suruh menjaga kebun itu
yvang sebenarnya dia tidak mencintai wanita itu. Maka turunlah ayat: "Dan jika kamu takut
tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-hak) perempuan yang yatim bilamana kamu
mengawininya...”. Aku mengira Hisyam berkata; Wanita itu ia sertakan dalam mengurus
kebun kurma dan hartanya.

Dari riwayat tersebut, dapat dilihat bahwa sebab turunnya ayat ini adalah mengenai anak
perempuan yatim yang berada dalam penjagaan walinya. Dan harta anak yatim tersebut telah
tercampur dengan harta walinya. Sang wali kemudian tertarik pada harta dan kecantikan anak
itu, lalu dia bermaksud menikahinya dengan tidak membayar mahar secara adil, sebagaimana
pembayaran mahar dengan perempuan lain dalam sebuah pernikahan.

Oleh karena niat yang tidak jujur ini, maka dia dilarang menikah dengan anak yatim itu,
kecuali ia membayar mahar secara adil dan layak seperti kepada perempuan lain. Dari pada
melakukan dengan niat yang tidak jujur semacam itu, maka dianjurkan lebih baik menikah
dengan perempuan lain, walaupun sampai dengan empat.

Ketika hal itu sering terjadi, maka al-Qur'an membolehkan para wali menikahi
perempuan yang sah, selain anak yatim, yakni sebanyak dua, tiga, atau empat. Dan mereka
harus membayar mas kawinnya secara wajar. Dari penjelasan tersebut, dapat disimpulkan
bahwa sebenarnya ayat 3 surat an-Nisa' tidak sedang membicarakan poligami, apalagi
menganjurkannya. Ayat ini fokus pada pembicaraan mengenai tindakan semena-mena yang
biasa dilakukan laki-laki terhadap perempuan, baik sebagai perempuan yatim, perempuan yang
akan dipersunting, maupun perempuan yang dipoligami.

Ayat ini berisi peringatan untuk tidak berlaku semena-mena terhadap orang yang lemah
secara sosial yakni para anak yatim dan perempuan. Ayat ini memberi penegasan betapa posisi
perempuan pada saat itu sangat lemah dan rentan terhadap segala bentuk penindasan. Pada
konteks ini, al-Qur'an turun untuk melakukan pembelaan dan pembebasan terhadap mereka
dengan bersandarpada dasar moralitas dan keadilan. Perlu diketahui bahwa orang-orang Arab
pada masa jahiliyah suka menikahi banyak perempuan, lalu menghabiskan harta anak-anak
yatim yang berada dalam perwaliannya.

Praktik poligami sudah terjadi sejak masa pra-Islam terutama bangsa-bangsa seperti

246


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Yunani, China, India, Babilonia, Assyiria dan Mesir telah mempraktikkan poligami sebelum
Islam datang. Beberapa bangsa lainnya yang melakukan praktik poligami, tidak memiliki
aturan dan batas. Dan Islam bukanlah agama yang memperkenalkan praktik poligami dan yang
mengawalinya. Islam justru yang telah meletakkan batasan-batasan atas poligami meskipun
tidak menghapusnya secara total.

Bangsa Arab sebelum Islam tidak jauh berbeda dengan bangsa-bangsa lain dalam hal
praktik poligami. Setelah Islam datang, masyarakat Muslim awal masih mempraktikkan
poligami. Hal ini lebih dikarenakan pengaruh sosial-budaya yang berlaku pada saat itu atau
sudah menjadi kebiasaan yang lumrah. Dapat dikatakan bahwa poligami tidak dibawa oleh
Islam karena jauh sebelum kedatangan Islam sendiri, poligami sudah menjadi suatu tradisi
pada masyarakat Arab saat itu. Mereka yang hidup pada masa itu sulit melepaskan diri dari
budaya tersebut. Monogami (menikahi satu istri), pada saat itu dianggap sebagai sesuatu yang
di luar kebiasaan.

Ketika Islam datang dibawa oleh Rasulullah, Islam tidak melarang poligami dengan
begitu saja dan tidak pula membiarkan poligami secara bebas. Datangnya Islam, yang
membawa rahmat bagi semesta alam selain membatasi poligami, juga menjelaskan
persyaratan-persyaratan dan kriteria dianjurkannya berpoligami yang sebelumnya tidak ada.
Dapat dipahami jika dalam konteks seperti ini, poligami tidak bisa dihapuskan secara tiba-tiba
dan menyeluruh. Islam datang dan membatasi poligami maksimal hanya empat istri saja.

Di1 sinilah al-Qur'an memposisikan dirinya untuk mengkritik dan memberikan batasan-
batasan yang jelas. Pembatasan oleh al-Qur'an harus dipahami sebagai penjelasan bahwa dalam
konteks sosial di mana perkawinan dengan banyak istri sudah menjadi tradisi, maka
pembatasan sangat diperlukan, baik secara kuantitas, yaitu empat, maupun secara kualitas,
yaitu moralitas keadilan.

Dengan demikian, poligami sebenarnya tidak dianjurkan al-Qur'an. Al-Qur'an dalam hal
ini melakukan reformasi mengenai praktik poligami yang telah terjadi pada masa dahulu
dengan melakukan pembatasan-pembatasan. Di sisi lain, al-Qur'an juga mengkritik tajam
praktik poligami yang terjadi pada saat itu, terutama kritik terkait moralitas keadilan yang
harus menjadi dasar pertimbangan utama poligami. Prinsip keadilan inilah yang seharusnya
menjadi perhatian utama terkait poligami karena sesungguhnya prinsip keadilan merupakan

inti ajaran Islam.

247


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

KESIMPULAN

Al-Qur’an telah diturunkan dalam konteks yang khusus, dalam kerangka sebuah
pandangan dunia yang sesuai dengan Masyarakat arab pada abad ke-1/7, dan dalam bahasa
dan simbol yang mereka pahami. Al-Qur'an harus dipahami sebagai sesuatu yang melekat
dengan konteks yang mengitari turunnya. Meskipun konteks sosio-historis sangat penting guna
memahami al-Qur'an, banyak umat Islam yang memandang dimensi ini dengan penuh
kecurigaan. Secara umum, umat Islam percaya bahwa al-Qur'an sesuai untuk segala ruang dan
waktu dan kondisi, tanpa memperhatikan perbedaan yang ada dalam setiap konteks budaya.
Jadi, bagi mayoritas umat Islam, setiap pembicaraan mengenai konteks sosio-historis
pewahyuan merupakan bentuk ancaman terhadap agama dan tradisi.

Jika kita tidak mengakui pentingnya konteks sosio-historis al-Qur'an, pembacaan dan
pemahaman kita terhadap al-Quran akan tidak-peka-konteks pada tingkat yang luas. Konteks
sosio-historis inilah yang menunjukkan kepada kita bagaimana teks diterima dan dipahami
oleh generasi pertama Islam dan dalam kondisi yang seperti apa. Apresiasi terhadap hal ini
akan membantu kita menentukan wilayah mana yang masih relevan dan yang sudah tidak
relevan bagi kita sekarang ini. Adat kebiasaan, gagasan, dan praktik yang bermakna bagi
konteks Hijaz abad ke-1/7 mungkin saja masih atau sudah tidak bermakna lagi bagi konteks
sekarang. Meskipun pemahaman akan konteks ini penting, sayangnya hanya mendapat sedikit

perhatian dalam wacana Islam kontemporer bahkan hingga sekarang.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zayd, Nasr Hamid. (2006). Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical
Analysis. Amsterdam University Press

—————————— . (1993). Mafhiim Al-Nass: Dirasah Fi ‘Ulim Al-Qur’an. Beirut: Al-Markaz Al-
Thaqaft Al-‘Arab.

Al-Harbar, Muhammad Jalaluddin. (2023). Nashr Hamid Abu Zayd: A Biography. Dar Al-
Mawakif

Faiz, Fakhruddin. (2007). Hermeneutika Qur’an: Antara Teks, Konteks, dan Kontekstualisasi,
Yogyakarta: Qalam

Fauzan, Ahmad. (2015). Teks Al-Qur’an dalam Pandangan Nashr Hamid Abiu Zayd,
(Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam 13, no. 1

Ichwan, Moch. (2003). Meretas Kesarjanaan Kritis al-Quran; Teori Hermeneutika Nashr Abii

248


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Zayd. Jakarta: Teraju

Mustaqim, Abdul. (2010). Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: Lkis

---------- . (2008). Pergeseran Epistemologi Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Putra, Afriadi. (2017). Isu Gender dalam Al-Quran: Studi Penafsiran Kontekstual Abdullah
Saeed terhadap Ayat-Ayat Warisan, Kafaah Journal Vol. 7 (2).

Rachmawan, Hatib. (2013). Hermeneutika al-Qur’an Kontekstual: Metode Menafsirkan al-
Qur’an Abdullah Saeed, Afkaruna v. 9

Saeed, Abdullah. (2016). Paradigma, Prinsip dan Metode Penafsiran Kontekstualis atas al-
Quran, terj. Lien Iffah Naaf’atul Fina. Yogyakarata: Baitul Hikmah Press

————————— . (2015). AI-Qur’an Abad 21 Tafsir Kontekstual, terj. Ervan Nurtawab. Bandung: PT

Mizan Pustaka

249


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

