
 
 
 
 
 

 

230 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

PERAN SOSIO-HISTORIS DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN; STUDI 

PEMIKIRAN NASHR HAMĪD ABŪ ZAYD DAN ABDULLAH SAEED 

 

Imron Rosidi1  

1UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Email: iim.rosidi49@gmail.com        

 

Abstrak: Artikel ini berupaya melihat bagaimana peran penting konteks sosio-historis dalam 

penafsiran al-Qur’an, karena hal itu selain berguna untuk mengetahui bagaimana generasi 

pertama Islam terdahulu memahami teks al-Qur’an, juga membantu menunjukkan ternyata 

banyak sekali aspek kehidupan ataupun pemikiran-pemikiran umat terdahulu yang berbeda 

dengan zaman saat ini. Nashr Hamīd Abū Zayd dan Abdullah Saeed adalah dua tokoh Islam 

kontemporer yang mencoba memahami dan menafsirkan al-Quran berdasarkan konteks sosio-

historis pewahyuan al-Quran. Dalam artikel ini, studi kasus yang dipilih ialah masalah hak 

waris Perempuan dan poligami. Abū Zayd dalam menggali konteks social-historis 

menggunakan pendekatan sosiologis dan antropologis. Pendekatan sosiologis 

memungkinkannya untuk memeriksa struktur sosial, nilai-nilai, norma-norma, dan dinamika 

kehidupan masyarakat Arab pada zaman Nabi Muhammad SAW. Sedangkan dalam pendekatan 

antropologisnya, Abū Zayd memperdalam pemahamannya terhadap aspek budaya dari 

masyarakat Arab kuno. Sedangkan Saeed menggunakan konteks sosio-historis dalam 

menjelaskan teks yang ditafsirkan yang meliputi analisis sudut pandang, budaya, kebiasaan, 

kepercayaan, norma, nilai dan institusi dari penerima pertama al-Quran di Hijaz. Termasuk 

penelusuran kepada siapa ayat yang ditafsirkan ditujukan (penerima khusus), tempat, waktu, 

serta kondisi ketika persoalan-persoalan spesifik (ranah politik, hukum, budaya, ekonomi 

misalnya) muncul. 

Kata Kunci: Sosio-Historis, Al-Quran, Penafsiran. 

Abstract: This article attempts to examine the important role of socio-historical context in the 

interpretation of the Qur'an, as it is not only useful for understanding how the first generation 

of Muslims understood the Qur'anic text, but also helps to show that many aspects of the lives 

and thoughts of the previous generation differ from those of today. Nashr Hamīd Abū Zayd and 

Abdullah Saeed are two contemporary Islamic figures who attempt to understand and interpret 

the Qur'an based on the socio-historical context of its revelation. In this article, the chosen 

case studies are the issues of women's inheritance rights and polygamy. Abū Zayd, in exploring 

the socio-historical context, uses a sociological and anthropological approach. The 

sociological approach allows him to examine the structure of social, values, norms, and 

dynamics of Arab society during the time of the Prophet Muhammad (peace be upon him). In 

his anthropological approach, Abu Zayd deepened his understanding of the cultural aspects of 

ancient Arab society. Saeed, on the other hand, used a socio-historical context to explain the 

interpreted text, which included an analysis of the perspectives, culture, customs, beliefs, 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
mailto:iim.rosidi49@gmail.com


 
 
 
 
 

 

231 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

norms, values, and institutions of the first recipients of the Quran in the Hijaz. This included 

tracing the intended recipients of the interpreted verses, the place, time, and conditions under 

which specific issues arose (political, legal, cultural, and economic, for example). 

Keywords: Socio-Historical, Al-Quran, Interpretation. 

 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an adalah kitab petunjuk yang di dalamnya memuat ajaran moral universal bagi 

umat manusia sepanjang masa. Akan tetapi dalam kenyataannya, teks al-Qur’an sering kali 

dipahami secara parsial dan ideologis sehingga menyebabkannya seolah menjadi teks yang 

mati dan tak lagi relevan dengan perkembangan zaman. Kajian al-Qur’an sebenarnya selalu 

mengalami perkembangan yang dinamis seiring dengan akselerasi perkembangan kondisi 

sosial budaya dan peradaban manusia. Hal ini terbukti dengan munculnya karya-karya tafsir, 

mulai dari yang klasik hingga kontemporer, dengan berbagai corak, metode, dan pendekatan 

yang digunakan. (Mustaqim, 2010). Metode pendekatan yang digunakan oleh para mufassir 

kontemporer sedikit banyak berlainan dengan yang digunakan oleh para mufassir tradisional. 

Jika para mufasir tradisional umumnya cenderung melakukan penafsiran dengan memakai 

metode deduktif dan tahlili (analitis) yang bersifat atomistik, maka dalam tafsir kontemporer 

menggunakan berbagai metode dan pendekatan yang bersifat interdisipliner, mulai dari 

tematik, linguistik, analisis gender, semiotik, sosio-historis, antropologi, hingga hermeneutik 

dan sebagainya. (Mustaqim, 2008). 

Seorang mufasir yang ingin memahami suatu kejadian maka harus mempunyai kesamaan 

dari sisi psikologis dan historisnya. Dengan mengetahui sosio-historisnya, mufasir bisa 

memahamai dan menggambarkan sebuah teks dalam kurun waktu dan budaya di masa lampau 

agar bisa dipahami, dimengerti dan bermakna pada konteks situasi sekarang. Dengan 

mengetahui setting sosial-historis, diharapkan mampu melacak bagaimana masyarakat pada 

saat itu yang menjadi penerima teks dan memahami teks tersebut. Maka, konsekuensinya 

perbedaan setting sosial-historis akan memunculkan pemahaman dan penafsiran yang berbeda 

pula sesuai dengan kondisi masyarakat tersebut dan ini yang sangat menonjol dari hermeneutik 

historis. (Faiz, 2007). 

Konteks sosio-historis al-Quran ini sangat penting untuk menjadikan teks-teks al-Quran 

bermakna dan relevan untuk kehidupan Muslim kontemporer. Muhammad Ghazali (w.1996). 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

232 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

salah satu tokoh pemikiran tafsir, percaya bahwa umat Islam, beberapa abad pertama setelah 

kelahiran Islam, telah menggeser perhatian mereka dari merefleksikan kitab suci kepada 

melantunkan, memperindah bacaan dan focus kepada mekanisme atau cara baca al-Quran. 

Bagi Ghazali, pergeseran focus ini secara berangsur-angsur telah menggiring kegiatan 

membaca al-Quran sekarang ini tidak memiliki tujuan lain selain mencari barakah. Dia 

memandang, pendekatan semacam ini terhadap al-Quran dimiliki oleh mayoritas umat Islam 

di seluruh dunia. Dia yakin pendekatan semacam ini bertolak belakang dengan perintah al-

Quran untuk merenungkan dan memahami isinya, selain membacanya. (Saeed, 2016). 

 Nashr Hamīd Abū Zayd menawarkan gagasan baru atas keprihatinan tersebut. Dia 

berupaya mengembangkan sebuah teori komprehensif untuk memahami dan 

menginterpretasikan teks al-Quran khususnya, dan teks-teks keagamaan Islam pada umumnya, 

dengan memanfaatkan teori-teori yang dikembangkan dalam lingusitik dan teori serta kritik 

sastra. Dia menyarankan bahwa karena bahasa berkembang sejalan dengan perkembangan 

masyarakat dan budaya, dan menyediakan gagasan-gagasan baru, serta mengembangkan 

terminologinya untuk mengekspresikan hubungan-hubungan yang lebih maju, maka adalah 

niscaya dan natural untuk menginterpretasikan ulang teks al-Quran dalam konteks historis dan 

social originalnya, sembari menggantikan interpretasi-interpretasi lama dengan interpretasi 

yang lebih mutakhir, yakni yang lebih humanis dan berkembang, sambil tetap 

mempertahankan kata-kata dari ayat-ayat tersebut. (Ichwan, 2003). 

Sebagaimana Nashr Hamīd Abū Zayd, Abdullah Saeed, dengan menggunakan 

pendekatan kontekstualisnya, juga berusaha menginterpretasikan teks al-Quran berdasarkan 

konteks sosio-historis. Menurutnya, dikalangan umat Islam ada tiga pendekatan besar yang 

mungkin diidentifikasi dalam kaitannya dengan interpretasi teks al-Quran pada periode 

modern yaitu: Tekstualis, Semi-Tekstualis dan Kontekstualis. Pendekatan tektualis adalah 

pendekatan dalam penafsiran al-Quran hanya dengan cara memperhatikan aspek kebahasaan 

al-Quran semata. Konteks historis yang ada ketika al-Quran diturunkan tidak menjadi 

pertimbangan yang berarti dalam proses penafsiran al-Quran. Demikian halnya dengan 

pendekatan semi-tekstualis. Hanya saja para ulama yang concerned pada pendekatan semi-

tekstualis ini menggunakan idiom-idiom dan argumen-argumen baru. Berbeda dengan 

keduanya, pendekatan kontektualis diaplikasikan dalam proses penafsiran dengan 

memperhatikan aspek-aspek linguistik al-Quran dan konteks historisnya, baik mikro maupun 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

233 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

makro, serta konteks kekinian. Pendekatan terakhir ini di pandang Saeed sebagai alternatif bagi 

pendekatan-pendekatan tekstualis dan semi-tekstualis yang terlalu kaku dengan lingustikalitas 

al-Quran, sehingga tidak mampu menangkap substansi ajaran al-Quran dan 

mengkontekstualisasikannya di masa kontemporer. (Saeed, 2016). 

Dengan demikian, tulisan ini akan mengembangkan beberapa penelitian sebelumnya, hal 

ini dilakukan sebab belum adanya sebuah penelitian yang spesifik mengkaji studi komparatif 

tentang historitas al-Quran. Berangkat dari pemaparan tersebutlah penulis kemudian tertarik 

untuk membahas lebih lanjut tentang seorang figur Nashr Hamīd Abū Zayd dan Abdullah 

Saeed yang telah memberikan inspirasi kepada banyak khalayak untuk terus melakukan 

pembaharuan terhadap penafsiran studi Al-Qur’an yang diharapkan dapat memberikan 

pemahaman mendalam tentang metodologi penafsiran Al-Qur’an dari kedua tokoh tersebut.  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini termasuk library research, yaitu melakukan berbagai studi literatur baik 

buku referensi maupun hasil penelitian ilmiah yang dipublish pada lembaga jurnal nasional. 

Penyajian batasan artikel ini fokus pada; Biografi Nashr Hamīd Abū Zayd dan Abdullah Saeed 

beserta penafsiran konteks sosio-historisnya dan pengaplikasiaannya pada penafsiran hak 

waris perempuan dan poligami 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi dan Karir Intelektual Nashr Hamīd Abū Zayd dan Abdullah Saeed 

Nashr Hamīd Abū Zayd lahir pada tanggal 10 Juli 1943 M di Quhafa, sebuah desa kecil 

sekitar 120 km dari Kairo. Keluarganya sangat taat beragama, dan sejak kecil, ia terpapar 

dengan nilai-nilai agama. Sejak berusia delapan tahun, Abū Zayd telah menjadi seorang qāri 

dan hāfiz Al-Qur’an. Perjalanan intelektualnya dimulai pada tahun 1951 M saat ia masuk 

sekolah dasar di kampung halamannya. Meskipun awalnya melanjutkan pendidikan menengah 

di al-Azhar, ayahnya bercita-cita agar ia menjadi guru besar Islamic Studies di Leiden 

University, yang mengarahkannya untuk menempuh pendidikan kejuruan di distrik Kafru 

Zayyad, Provinsi Gharbiyah. Setelah menyelesaikan pendidikan menengah, Abū Zayd meraih 

ijazah diploma pada tahun 1961-1968. Namun, arah karier dan minat akademisnya tidak 

terbatas pada bidang agama semata. Ia juga memiliki ketertarikan pada ilmu pengetahuan 

modern dan teknologi. Setelah mendapatkan diploma, Abū Zayd bekerja di sebuah perusahaan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

234 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

kabel, menunjukkan kesanggupannya untuk mengeksplorasi dan menyelaraskan antara tradisi 

keagamaan dan ilmu pengetahuan modern. (Al-Harbar, 2023). 

Pada tahun 1968 M, Nashr Hamīd Abū Zayd melanjutkan studinya di Univesitas alAzhar 

Kairo Fakultas Sastra pada jurusan Bahasa dan Sastra Arab. Sejak saat itu ia mulai mengasah 

dan menunjukan kemampuannya di bidang bahasa dan sastra yang kemudian mampu 

menghasilkan sebuah metodologi pembacaan baru terhadap Al-Qur’an dengan pendekatan 

linguistik. Pada tahun 1972 M, Nashr Hamīd Abū Zayd berhasil memperoleh gelar sarjananya 

dan sekaligus diangkat menjadi asisten dosen pada jurusan yang sama. Nashr Hamīd kemudian 

melanjutkan studi magisternya pada jurusan yang sama dan selesai pada tahun 1977 M serta 

memperoleh gelar Ph.D pada tahun 1981 M dan mendapat kehormatan sebagai profesor penuh 

bidang bahasa dan sastra Arab tahun 1995 M. Abū Zayd menjadi seorang profesor di berbagai 

universitas di Mesir, termasuk Universitas Kairo dan Universitas Leiden di Belanda. Ia dikenal 

karena pendekatannya yang kritis terhadap interpretasi tradisional Al-Qur’an dan penafsiran 

tekstual Islam lainnya. Abū Zayd mengusulkan pendekatan hermeneutika yang 

menggAbūngkan analisis sastra dan teori kritis untuk memahami Al-Qur’an dalam konteks 

modern. (Zayd, 1993). 

Seiring dengan karir perjalanan akademiknya, Nashr Hamīd Abū Zayd berhasil menulis 

banyak karya di bidang studi keislaman. Diantara beberapa karyanya yang sudah 

dipublikasikan ialah; Al-Ittihād al-Aql fī al-Tafsīr: Dirāsah fī Qaḍiyah al-Majāz ‘inda al-

Mu’tazilah, Falsafah al-Ta’wil: Dirāsah Fī Ta’wil Al-Qur’an ‘Inda Muhyiddīn Ibn ‘Arabi, 

Naqd al-Khitāb al-Dīni, al-Imām al-Syafi’i wa Ta’sis al-Aidiū lijiyyat al-Wasatiyyat, 

Isykāliyyat al-Qira’at wa Āliyat al-Ta’wil, Al-Tafkīr Fī Zamān al-Takfīr. (Fauzan, 2015). 

Karyanya yang paling terkenal adalah "Mafhūm al-Naṣṣ" (The Concept of the Text), yang 

diterbitkan pada tahun 1990. Buku ini menjadi kontroversial dan menyebabkan Abū Zayd 

dihadapkan pada tuduhan penistaan agama oleh pengadilan Mesir. Akibat tekanan politik dan 

ancaman terhadap keselamatannya, Abū Zayd mengungsi ke Belanda pada tahun 1995. Di 

sana, ia melanjutkan karyanya dalam bidang studi Islam dan hermeneutika, serta menjadi 

dosen tamu di berbagai universitas Eropa. Meskipun diasingkan dari Mesir, Abū Zayd tetap 

aktif dalam berdiskusi dan menulis tentang teologi Islam dan isu-isu sosial kontemporer.  

Abdullah Saeed merupakan seorang pemikir Islam kontemporer yang memiliki perhatian 

di dunia Islamic Studies. Ia adalah seorang profesor Studi Arab dan Islam di Universitas 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

235 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Melbourne, Australia. Saeed lahir di Maldives, pada 25 September 1964. Masa kecil dan 

remajanya dihabiskan di sebuah kota bernama Meedhoo yang merupakan bagian dari kota 

Addu Atoll. Ia adalah seorang keturunan suku bangsa Arab Oman yang bermukim di Maldives. 

Setelah kemudian, untuk kepentingan studi, pada tahun 1977, ia hijrah ke Saudi Arabia untuk 

menuntut ilmu. 

Di Arab Saudi, dia belajar bahasa Arab dan memasuki beberapa lembaga pendidikan 

formal di antaranya Institut Bahasa Arab Dasar (1977- 1979) dan Institut Bahasa Arab 

Menengah (1979-1982) serta Universitas Islam Saudi Arabia di Madinah (1982-1986). Tahun 

berikutnya, Saeed meninggalkan Arab Saudi untuk belajar di Australia. Di negeri kanguru ini, 

Saeed menyelesaikan studi dari strata satu hingga program doktoralnya. Gelar Sarjana Strata 

Satu (Master of Arts Preliminary) diperolehnya dalam Jurusan studi Timur Tengah di 

Universitas Melbourne Australia (1987). Master dalam Jurusan Linguistik Terapan (1988-

1992) dan doktoralnya dalam Studi Islam (1992-1994) diselesaikan di universitas yang sama. 

Saeed kemudian mengabdi di universitas yang sama hingga sekarang. Selain itu, dia juga aktif 

dalam berbagai organisasi dan seminar internasional. 

Merujuk kepada latar belakang pendidikannya, Abdullah Saeed terlahir sebagai ilmuwan 

Muslim yang sangat produktif dalam menulis karya ilmiah. Hal ini terlihat dari begitu 

banyaknya karya-karya yang dihasilkannya baik berupa buku, jurnal dan tulisan ensiklopedia, 

beberapa karya Abdullah Saeed di antaranya adalah: Pertama, buku yang berjudul 

“Interpreting Qur’an: toward Contemporary Approach” telah terbit di New York dan London 

diterbitkan oleh Routledge pada tahun 2006. Dalam buku ini Abdullah Saeed berupaya 

mengkaji interpretasi ayat dan hukum al-Qur’an berdasarkan perubahan keadaan di dunia 

modern. Saeed juga mengkaji perdebatan seputar interpretasi al-Qur’an dan dampaknya 

terhadap pemahaman modern teks al-Qur’an. Buku ini juga telah diterjemahkan ke dalam 

bahasa Indonesia yang diterbitkan oleh Lembaga Ladang Kata Baitul Hikmah Press pada tahun 

2015 di Yogyakarta. 

Kedua, Islamic Thought: An Introduction diterbitkan oleh Routledge pada tahun 2006 di 

London dan New York. Fokus pembahasan buku ini bagi para pemula terutama mahasiswa, 

adalah untuk menjelaskan pemikiran Islam dan perkembangannya, produk dan transmisi 

pengetahuan agama, tren, sekolah dan gerakan Islam yang telah berkontribusi pada 

pengetahuan pemikiran Islam. Melalui banyak perdebatan yang beragam. Abdullah Saeed 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

236 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

memberikan gambaran menarik tentang bagaimana Islam di masa lalu dan bagaimana para 

pengikutnya mempraktikkannya saat ini. Buku ini juga telah diterbitkan oleh Baitul Hikmah 

Press dan Kaukaba Dipantara dalam bahasa Indonesia pada tahun 2014 di Yogyakarta. 

Ketiga, Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach telah 

diterbitkan oleh Routledge pada tahun 2014 di New York. Dalam buku ini Saeed mengambil 

inspirasi dan rujukan dari banyak karya para sarjana dalam bidang tafsir. Ia berupaya seakurat 

mungkin memaparkan pandangan-pandangan mereka, tetapi terkadang boleh jadi sebuah 

distorsi. Jika dilihat lebih detail, buku ini sebenarnya menjelaskan tentang perkembangan 

penafsiran dan beberapa perdebatan modern mengenai pendekatan penafsiran. Buku ini juga 

menelusuri pemikiran orang-orang Muslim dari berbagai latar belakang seperti, teolog, hukum, 

sosial-historis, dan politik dalam menentukan makna dan relevansi al-Qur’an untuk 

diaplikasikan pada zaman kontemporer saat ini. Dalam kesempatan ini pula, Abdullah Saeed 

berusaha memberikan petunjuk praktis dalam kaitannya dengan penafsiran kontekstual. Buku 

ini telah diterjemahkan dan diterbitkan oleh Mizan Media Utama ke dalam bahasa Indonesia 

pada tahun 2016. (Saeed, 2015). 

Saeed juga menulis beberapa buku tentang isu kebebasan agama, politik dan Islam di 

Australia, 1) Freedom of Religion, Apostasy and Islam ditulis bersama H. Saeed diterbitkan 

tahun 2004 di Hampshire oleh Ashgate Publishing, 2) Muslim Australians: Their Beliefs, 

Practices and Institutions diterbitkan tahun 2004 di Canberra oleh Commonwealth 

Government, 3) Islam and Political Legitimacy sebagai editor bersama S. Akbarzadeh 

diterbitkan London and New York oleh Curzon tahun 2003, 4) Islam in Australia diterbitkan 

tahun 2002 di Sydney oleh Allen & Unwin, 5) Muslim Communities in Australia sebagai editor 

besama S. Akbarzadeh diterbitkan tahun 2002 di Sydney oleh University of New South Wales 

Press. Selain itu ada puluhan artikel dan makalah seminar Abdullah Saeed yang bisa ditelusuri 

langsung lewat biografinya. 

 

Konteks Sosio-Historis dalam Penafsiran Nashr Hamīd Abū Zayd dan Abdullah Saeed 

Menurut sejarah, konteks sosio-historis kurang memainkan peran penting dalam 

penafsiran al-Qur'an setelah pemapanan disiplin ilmu hukum Islam menjelang abad ke-3/9. 

Padahal sebelum itu, titik tekan dalam penafsiran al-Qur'an diletakkan pada konteks non-

linguistik, umumnya historis. Ini dicapai terutama melalui literatur-literatur asbab al-nuzul. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

237 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Namun demikian, meskipun asbab al-nuzul bisa dijadikan rujukan utama untuk menjelaskan 

konteks yang mengitari turunnya ayat tertentu, kemampuan asbab al-nuzul untuk menuturkan 

konteks sosio-historis yang sesungguhnya (actual sosio-historical context) terbatas. Banyak 

riwayat asbab al-nuzul yang bertentangan atau diragukan secara historis. Melihat keterbatasan 

ini, semakin kita mengetahui masyarakat Hijaz dan Arab dari sudut pandang antropologis, 

konteks sosio-historis al-Qur'an dan masing-masing ayat-ayatnya menjadi semakin jelas. 

(Saeed, 2016). 

Untuk menekankan pentingnya konteks, al-Qur'an memberikan banyak referensi 

mengenai dunia kultural maupun material dari masyarakat Hijaz dan Arab secara umum: 

karakter fisik, peristiwa, sikap, orang-orangnya dan bagaimana mereka menanggapi seruan 

Allah, adat kebiasaan (institusi), norma dan nilai mereka. Wilayah Hijaz merupakan refleksi 

dari kebudayaan yang ada di Arab dan wilayah-wilayah yang mengitarinya. Kebudayaan Hijaz 

sesungguhnya banyak dipengaruhi oleh kebudayaan sekitarnya yang membentang dari 

Mediterania termasuk Yahudi dan Kristen sampai Arab selatan, Ethiopia dan Mesir, dengan 

kadar pengaruh yang beragam. Sebagai konsekuensinya, kehidupan sosio kultural Hijaz pada 

masa turunnya al-Quran sangatlah beragam. Memahami hal tersebut akan membantu mufasir 

masa kini untuk memahami hubungan al-Quran dengan lingkungan tempat ia diwahyukan. 

(Saeed, 2016). 

Dalam menginterpretasikan teks al-Quran, Abū Zayd melibatkan beberapa langkah 

sistematis untuk menghadirkan pemahaman yang lebih kontekstual dan relevan dengan zaman 

modern. Abū Zayd menggali konteks historis dan sosial di mana Al-Qur’an diturunkan, Abū 

Zayd menggunakan pendekatan sosiologis dan antropologis. Pendekatan sosiologis 

memungkinkannya untuk memeriksa struktur sosial, nilai-nilai, norma-norma, dan dinamika 

kehidupan masyarakat Arab pada zaman Nabi Muhammad SAW. Ia memperhatikan 

bagaimana masyarakat Arab pada masa itu mengorganisir diri mereka sendiri, hubungan sosial 

yang mereka miliki, serta struktur kekuasaan dan ekonomi yang ada pada saat itu. Selain itu, 

dengan pendekatan antropologis, Abū Zayd memperdalam pemahamannya terhadap aspek 

budaya dari masyarakat Arab kuno. (Zayd, 2006). 

Abū Zayd menganggap bahwa pemahaman ini membantu menggambarkan kerangka 

pemikiran yang melingkupi Nabi Muhammad SAW dan komunitasnya, yang pada gilirannya 

mempengaruhi cara Al-Qur’an diungkapkan dan dipahami. Dengan mengintegrasikan alat-alat 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

238 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

sosiologis dan antropologis ini, Abū Zayd tidak hanya mencari pemahaman yang lebih dalam 

tentang konteks historis dari Al-Qur’an, tetapi juga menemukan korelasi antara kondisi sosial 

dan budaya masyarakat Arab kuno dengan pesan-pesan yang terdapat dalam teks suci tersebut. 

Ini membuka jalan bagi interpretasi yang lebih terperinci dan kontekstual terhadap Al-Qur’an, 

sesuai dengan situasi sosial dan budaya saat turunnya wahyu. 

Hal senada juga dilakukan oleh Abdullah Saeed dalam menginterpretasikan ayat-ayat al-

Quran. Saeed menggunakan konteks sosio-historis dalam menjelaskan teks yang ditafsirkan 

yang meliputi analisis sudut pandang, budaya, kebiasaan, kepercayaan, norma, nilai dan 

institusi dari penerima pertama al-Quran di Hijaz. Termasuk penelusuran kepada siapa ayat 

yang ditafsirkan ditujukan (penerima khusus), tempat, waktu, serta kondisi ketika persoalan-

persoalan spesifik (ranah politik, hukum, budaya, ekonomi misalnya) muncul. (Saeed, 2016).  

Titik berangkat untuk memahami konteks al-Qur'an adalah Hijaz pada abad ke-7. 

Mekkah, di mana al-Qur'an turun pertama kali, adalah sebuah kota kecil di tengah pegunungan 

yang gersang (kadar air rendah) dan tidak ada pertanian di sana. Di pusatnya, ada Ka'bah 

(rumah Allah). Madinah berbeda. Madinah merupakan oasis yang menjadi sumber perairan 

bagi pertanian. Kehidupan di Mekkah keras. Meskipun masyarakat Mekkah dan Madinah 

merupakan masyarakat yang telah mapan, di wilayah ini masih terdapat suku-suku nomaden 

yang berpindah-pindah untuk mencari air dan tumbuh-tumbuhan untuk hewan peliharaan 

mereka. Serangan dari suku satu ke suku yang lain masih umum, sehingga masyarakat yang 

telah mapan harus membuat kesepakatan dengan suku nomaden ini untuk melindungi mereka 

dan kafilah dagang mereka. Situasi yang tidak aman ditambah kesukaran dan ketidakpastian 

hidup, menjadikan masyarakat Mekkah memiliki pandangan yang fatalistik terhadap dunia.  

Komunitas Kristen, Yahudi, dan pagan menyebar di Arab. Komunitas Kristen sebagian 

besar tinggal di Arab utara, Abyssinia dan sebagian Arab selatan. Umat Yahudi tinggal di 

Yaman, Madinah dan Khaibar. Mekkah sendiri banyak didiami oleh masyarakat pagan dan 

mereka adalah penyembah berhala yang diletakkan di sekitar Ka'bah. Hanya sebagian kecil 

masyarakat Mekkah yang tidak menyembah berhala. Mereka percaya kepada satu Tuhan. 

Bahkan di Madinah, sebagian besar masyarakat non-Yahudi di sana (suku Aus dan Khazraj) 

adalah masyarakat pagan. Pengaruh Yahudi di Madinah diperkuat melalui pernikahan, hidup 

bertetangga, adopsi, dan pindah agama. Selain perbedaan tradisi agama, ada interaksi yang 

kuat antara penduduk Hijaz dengan penduduk lain di Semenanjung Arab. Interaksi ini terjadi 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

239 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

melalui perdagangan dan kedatangan penduduk Arab lain ke Mekkah untuk “mengunjungi” 

Ka'bah. Interaksi penduduk Arab dan Madinah dengan masyarakat lain ini menunjukkan 

bahwa gagasan tentang adanya satu Tuhan sebenarnya sudah dikenal mereka.  

Interaksi ini melahirkan begitu banyak legenda, mitos, gagasan, tokoh historis, tamsilan 

dan ritual yang dipakai al-Qur'an untuk menyampaikan kisah, norma dan nilai kepada konteks 

Hijaz pada waktu itu. Kisah para Nabi yang dipilih dalam al-Qur'an memang sangat relevan 

dengan peta wilayah pada masa itu, baik yang berasal dari Bibel maupun sumber lain. Al-

Qur'an mengadopsi praktik-praktik lokal, seperti puasa, untuk komunitas Muslim yang baru 

lahir. Pada waktu itu, Islam melakukan 'islamisasi' terhadap praktik-praktik orang pagan. Haji, 

yang sebelumnya telah menjadi praktik penduduk Mekkah, “dimurnikan” dan diperkenalkan 

kembali dengan wajah baru, terutama menghilangkan nuansa politeistiknya.  

Banyak nilai pra-Islam di Hijaz “diadopsi” oleh agama baru ini. Secara keseluruhan, apa 

yang dianggap penting dan memiliki nilai positif oleh budaya tidaklah dibuang oleh Islam, 

sebaliknya diterima dengan modifikasi-misalnya nilai masyarakat Arab tentang kesabaran di 

tengah keganasan hidup atau nilai tentang kejantanan (muruwwah). Apa yang umumnya 

budaya anggap sebagai sesuatu yang tidak pantas (improper) atau keji (fahsya’), Islam juga 

menolaknya. Termasuk gaya hidup boros, kikir, mengkhianati kepercayaan, kemunafikan, 

persangkaan, kesombongan, membual, menjelek-jelekkan atau menghina sesama, fitnah, 

pembunuhan, perzinaan, kecurangan dalam perdagangan, riba, menimbun harta dan berjudi. 

Untuk memerintahkan umat Islam agar menolak sikap hidup di atas, al-Qur'an menghadirkan 

gambaran apa yang terjadi dalam masyarakat pada waktu itu. Selain itu, al-Qur'an juga 

menerima jenis makanan mereka, dengan pengecualian khamr (minuman keras) dan daging 

babi. 

Ketika ada kebiasaan Arab pra-Islam yang bertentangan dengan Islam, al-Qur'an 

menolak secara tegas atau melakukan perubahan pada hal-hal yang memang benar-benar 

bertentangan tanpa membuang kebiasaan itu. Misalnya pada kasus adopsi (pengangkatan 

anak), al-Qur'an tidak memperbolehkan anak adopsi diperlakukan sebagai anak kandung. Ini 

diilustrasikan dalam sebuah kasus yang terkenal tentang pernikahan Nabi dengan janda Zaid, 

anak angkat Nabi. Al-Qur'an juga mengakui norma-norma sekitar masalah perang dan damai 

yang ada pada masa itu. Ada perbudakan dan ini diterima sebagai sesuatu normal. Islam juga 

mengadopsi bulan-bulan yang dianggap suci pada masa pra-Islam. Berkorban juga diadopsi 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

240 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Islam, akan tetapi Islam mensyaratkan jika itu memang dipersembahkan untuk Allah, bukan 

untuk sesembahan yang lain (berhala misalnya). Keesaan Allah (tauhid) menjadi konsep besar 

yang menolak kesemua sikap hidup yang negatif di atas. 

Saeed mencoba menelusuri hubungan antar teks dengan konteks sosio-historis masa 

pewahyuan untuk mengetahui bagaimana teks tersebut dipahami oleh penerima pertamanya. 

Berbicara mengenai konteks, Abdullah Saeed membaginya menjadi dua bentuk, yaitu konteks 

luas dan konteks sempit. Yang dimaksud dengan konteks luas adalah asbab al-nuzul makro, 

konteks luas ini meliputi: konteks politik sosial dan lingkungan yang telah banyak berpengaruh 

terhadap bangsa Arab saat itu, macam-macam praktek budaya dan nilai-nilai yang memiliki 

relasi dengan al-Qur’an saat itu, penggunaan bahasa oleh al-Qur’an dalam mengekspresikan 

pesan moral di dalamnya, dan pesan-pesan yang di adopsi dan di refleksikan oleh al-Qur’an 

pada konteks saat itu. Dan yang di maksud dengan konteks sempit adalah asbab al-nuzul 

mikro, konteks ini sama halnya dengan konsep asbab al-nuzul yang dipakai oleh ulama klasik 

terdahulu. Disini Saeed berupaya menyatukan kedua konteks ini, sejauh mana kedua konteks 

ini memiliki pengaruh dalam membentuk sebuah hukum. (Rachmawan, 2013). 

Dalam mengaitkan teks dan konteks sosio-historis masa pewahyuan (untuk mengetahui 

bagaimana teks tersebut dipahami oleh penerima pertama), Saeed menentukan bebarapa 

langkah. Tahap pertama yang dilakukan adalah analisis kontekstual. Hal-hal yang ditelusuri 

pada tahap ini adalah informasi historis dan sosial yang meliputi: analisis sudut pandang, 

budaya, kebiasaan, kepercayaan, dan norma dari penerima pertama Al-Quran di Hijaz. 

Penelusuran di atas juga melibatkan penelusuran penerima spesifik yang dimaksud teks, di 

mana mereka/dia tinggal, kapan waktu turunya teks, bagaimana kondisi ketika teks turun, apa 

isu-isu yang sedang berkembang ketika itu, baik di ranah politik, hukum, budaya, ekonomi, 

maupun ranah-ranah lain. 

Tahap kedua yaitu menentukan hakikat pesan dari teks yang dimaksud apakah dia 

merupakan teks hukum, teologi, ataukah etis. Tahap ketiga melakukan eksplorasi terhadap 

pesan pokok atau pesan spesifik yang tampak menjadi fokus dari ayat ini. Kemudian 

melakukan investigasi apakah ayat tersebut bersifat universal (‘ām; tidak spesifik untuk situasi, 

orang, atau konteks tertentu) ataukah sebaliknya (khāsh). Poin akhir dari bagian ini adalah 

menentukan hirarki nilai dari ayat-ayat yang dimaksud. Tahap keempat, terkait dengan 

mempertimbangkan bagaimana pesan pokok ayat yang diulas ketika dihubungkan dengan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

241 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

tujuan dan persoalan yang lebih luas dalam Al-Quran. Yang terakhir adalah mengevaluasi 

bagaimana teks tertentu diterima oleh penerima pertama, bagaimana mereka menafsirkan, 

memahami, dan mengamalkannya. (Rachmawan, 2013). 

 

Studi Kasus Tentang Hak Waris Perempuan 

Nashr Hamīd Abū Zayd dan Abdullah Saeed berusaha menafsirkan al-Qur’an dalam 

konteks sosio-historis pada penafsiran yang telah dikembangkannya. Adapun ayat yang 

ditafsirkan oleh Abū Zayd dan Saeed disini adalah ayat tentang hak waris perempuan. Tentang 

pembagian waris antara laki-laki dan perempuan, QS. An-Nisa [4]: 11–12 biasanya dijadikan 

pegangan. 

11. Allah mensyari’atkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anak-anakmu. 

Yaitu: bahagian seorang anak lelaki sama dengan bahagian dua orang anak perempuan; dan 

jika anak itu semuanya perempuan lebih dari dua, maka bagi mereka dua pertiga dari harta 

yang ditinggalkan; jika anak perempuan itu seorang saja, maka ia memperoleh separoh harta. 

Dan untuk dua orang ibu-bapak, bagi masing-masingnya seperenam dari harta yang 

ditinggalkan, jika yang meninggal itu mempunyai anak; jika orang yang meninggal tidak 

mempunyai anak dan ia diwarisi oleh ibu-bapaknya (saja), maka ibunya mendapat sepertiga; 

jika yang meninggal itu mempunyai beberapa saudara, maka ibunya mendapat seperenam. 

(pembagian-pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat yang ia buat atau (dan) 

sesudah dibayar hutangnya. (tentang) orang tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak mengetahui 

siapa di antara mereka yang lebih dekat (banyak) manfaatnya bagimu. ini adalah ketetapan 

dari Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. 12. Dan bagimu 

(suami-suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteriisterimu, jika mereka tidak 

mempunyai anak. Jika isteri-isterimu itu mempunyai anak, maka kamu mendapat seperempat 

dari harta yang ditinggalkannya sesudah dipenuhi wasiat yang mereka buat atau (dan) 

sesudah dibayar hutangnya. Para isteri memperoleh seperempat harta yang kamu tinggalkan 

jika kamu tidak mempunyai anak. jika kamu mempunyai anak, maka Para isteri memperoleh 

seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan sesudah dipenuhi wasiat yang kamu buat atau 

(dan) sesudah dibayar hutang-hutangmu. Jika seseorang mati, baik laki-laki maupun 

perempuan yang tidak meninggalkan ayah dan tidak meninggalkan anak, tetapi mempunyai 

seorang saudara laki-laki (seibu saja) atau seorang saudara perempuan (seibu saja), maka 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

242 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

bagi masing-masing dari kedua jenis saudara itu seperenam harta. tetapi jika saudara-

saudara seibu itu lebih dari seorang, maka mereka bersekutu dalam yang sepertiga itu, 

sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar hutangnya dengan tidak 

memberi mudharat (kepada ahli waris). (Allah menetapkan yang demikian itu sebagai) syari'at 

yang benar-benar dari Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Penyantun.  

Merujuk kepada QS. An-Nisa [4]: 11–12 diatas, Analisis Abū Zayd tentang konteks 

sosio-historis posisi perempuan dalam masyarakat pra-Islam dikaitkan dengan masalah 

produktivitas ekonomi. Mereka tidak diberi warisan karena tidak bisa menunggang kuda, tidak 

kelelahan, dan tidak melukai musuh. Dalam konteks kebudayaan semacam ini, al-Quran 

menyatakan bahwa perempuan mendapatkan warisan setengah dari laki-laki, dan bahkan 

mereka mempunyai hak mendapatkan kalalah. Abū Zayd menyatakan bahwa konteks dan 

alasan legal dari hak perempuan untuk mendapatkan warisan telah berubah. Pada masa Nabi, 

secara ekonomi, perempuan tidak produktif, sementara pada masa sekarang perempuan rata-

rata secara ekonomi produktif. Jadi, hukum dalam hal ini haruslah berubah. Dalam pandangan 

Abū Zayd, konsep Al-Qur’an tentang keadilan ekonomi lebih luas daripada zakat, sedekah, 

dan waris karena tujuannya agar harta tidak beredar di kalangan orang-orang kaya saja. Dalam 

hal ini, Abū Zayd mengkaji hukum pewarisan dalam konteks makna ketiga, yang pesannya 

harus diungkap secara signifikan. (Ichwan: 2003). 

Bagian waris perempuan ditetapkan sebagai bagian yang ditetapkan Allah (faridhah 

minalloh) yang tidak seorang pun diperbolehkan menguranginya. Dari sini, Abū Zayd beralih 

kepada argument lain, yang mendukung argument pertama (tentang alasan produktifitas 

perempuan). Analisis lain dari frase “bagi laki-laki bagian yang sebanding dengan bagian 

dengan dua perempuan”, adalah bahwa teks menekankan pada bagian laki-laki dulu baru 

kemudian bagian perempuan. Ini menunjukan bahwa al-Quran membatasi bagian laki-laki 

ketimbang bagian perempuan “sebanding dengan bagian dua perempuan”. Namun, bagian 

perempuan ini sebenarnya merupakan bagian yang aseharusnya dia terima, dan perempuan 

dapat menerima lebih banyak dari bagian yang seharusnya mereka terima berdasarkan 

kesepaktan. Dengan mempertimbangkan “arah teks”, perempuan haruslah mendapatkan 

bagian waris yang sebanding dengan laki-laki. (Ichwan: 2003). 

 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

243 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

 

          

Makna 

Arah 

Teks 

 

-- Signifikansi 

 

 

 

- “Yang Tak 

Terkatakan” 

Tabel 1. Interpretasi Hak Waris Perempuan 

 

Sebagaimana Abū Zayd, Saeed menyatakan bahwa konteks sosio-historis pewahyuan 

merupakan elemen yang penting untuk memahami ayat tertentu dalam al-Qur'an. Pengetahuan 

akan hal ini berfungsi untuk menentukan bagaimana ayat ini dipahami oleh penerima pertama. 

Kondisi sosio-historis masyarakat pada masa pewahyuan terutama terkait dengan kasus ini 

adalah: Pertama, pada masa itu perempuan dan orang-orang lemah, yakni anak-anak tidak 

mendapatkan warisan, warisan pada masa itu hanya milik laki-laki. Kedua, secara umum 

masyarakat Arab pada masa itu memiliki anggapan yang rendah terhadap perempuan. 

Anggapan itu bisa dilihat dari kehidupan mereka sehari-hari. Misalnya, kebiasaan mengubur 

anak perempuan mereka hidup-hidup, karena mempunyai anak perempuan merupakan kabar 

buruk bagi mereka. Ketiga, bagian perempuan yang lebih sedikit dari laki-laki, tampaknya ini 

terkait dengan siapa yang memegang fungsi ekonomi dalam keluarga pada waktu itu. Pada 

waktu itu, laki-laki yang berkewajiban memberi nafkah kepada keluarga, jikapun perempuan 

kaya atau berpenghasilan harta itu untuk dirinya sendiri. (Putra, 2017). 

Menurut Saeed, dalam memahami ayat-ayat al-Quran yang berhubungan dengan 

perempuan, perlu menempatkan ayat tentang warisan ini dalam konteks budaya yang lebih luas 

(Hijaz), yang bisa didapatkan melalui eksplorasi aspek sosio-kulturalnya. Di sisi lain, makna 

ayat tersebut untuk masyarakat kontemporer bisa ditentukan dengan melihat konteks 

Dalam budaya pra-Islam: 

Perempuan tidak mendapatkan 

warisan 

Islam membatasi bagian laki-laki: 

“Seperti bagian dua perempuan” 

Bagian laki-laki maksimum, 

bagian perempuan minimum 

Perempuan berhak mendapatkan 

bagian yang sama 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

244 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

kontemporer. Sekarang ini, dalam banyak masyarakat Muslim, perempuan tidak bergantung 

lagi secara ekonomi kepada laki-laki disebabkan telah adanya kesempatan yang sama dalam 

hal Pendidikan dan pekerjaan. Perempuan juga telah memiliki kesiapan untuk memainkan 

peran yang penting dalam Masyarakat. Pandangan lama tentang inferioritas perempuan dalam 

urusan intelektual menjadi tampak tidak berdasar; bahkan perempuan terbukti lebih unggul 

(dalam Pendidikan) dari pada laki-laki. Di banyak negara, perempuan menjadi pimpinan 

negara atau memangku posisi penting lainnya, meskipun ada beberapa pandangan yang 

menyatakan bahwa perempuan tidak diperbolehkan memangku posisi tersebut. Melihat adanya 

transformasi peran dan status perempuan, apakah kita masih harus mempertahankan 

pemahaman tentang ayat pembagian warisan 1400 tahun yang lalu, atau sudah seharusnyakah 

kita melakukan reinterpretasi untuk menemukan kemungkinan makna yang lain?. (Saeed, 

2016). 

Pandangan di atas, terlepas dari sifat generalisasinya, menunjukkan bahwa ada begitu 

banyak pergeseran yang terjadi antara masa pewahyuan dan masa kini. Dan seperti disepakati 

sebelumnya-tentunya kesepekatan yang dicapai dengan melalui metode interpretasi 

kontekstual yang diperkenalkan Saeed-bahwa ayat di atas hanya berlaku secara partikular, 

yakni hanya pada situasi dan kondisi sebagaimana pada masa pewahyuan. Ini menyebabkan 

pengaplikasian ayat waris bisa berubah jika situasi dan kondisinya juga berubah. Dengan kata 

lain, ayat ini bisa diaplikasikan berbeda bunyi literal ayat. Adapun untuk aplikasi yang bersifat 

operasional sangat bergantung pada kasus per kasus yang dihadapi. Misalnya, pembagian ini 

bisa ditempuh dengan jalan musyawarah. 

 

Studi Kasus Tentang Poligami 

Poligami telah menjadi salah satu isu penting dalam pembaruan Islam dan gerakan 

feminisme. Locus interpretasi dan reinterpretasinya adalah ayat poligami berikut:  

“Jika kalian takut akan tidak bisa berlaku adil terhadap perempuan yatim, maka 

nikahilah perempuan-perempuan yarg kamu sukai: dua, tiga, atau empat: namun jika kalian 

takut tidak akan dapat berlaku adil (terhadap mereka), maka seorang saja, atau yang dimiliki 

tangan kananmu (budak perempuan atau tawanan perang). Yang demikian itu adalah lebih 

dekat kepada perbuatan yang tidak aniaya”. (QS Al-Nisa' (4: 3).  

Abu Zayd mendiskusikan ayat poligami (QS Al-Nisa' (4: 3) di atas dalam konteks teks 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

245 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

ini sendiri. Dia memulai dengan mengkontraskan absennya praktek hukum memiliki “yang 

dimiliki tangan kananmu” (budak perempuan atau tawanan perang) sebagai “selir” dalam 

wacana Islamis pada satu sisi, dan untuk mempertahankan poligami: “maka nikahilah 

perempuan-perempuan yang kamu sukai: dua, tiga, atau empat”, pada sisi lain. Menurut Abu 

Zayd, ada sesuatu yang hilang, yakni kesadaran akan historisitas teks-teks keagamaan, bahwa 

ia adalah teks linguistik dan bahwa bahasa adalah sebuah produk sosial dan kultural. Abu Zayd 

berargumen bahwa izin bagi seorang laki-laki untuk menikah dengan hingga empat istri 

haruslah diletakkan dalam konteks hubungan antarmanusia, khususnya hubungan antara laki-

laki dan perempuan sebelum kedatangan Islam. Dalam periode pra-Islam, di mana hukum 

kesukuan sangat dominan, poligami tidaklah dibatasi. Dalam konteks ini, izin untuk memiliki 

istri sampai empat haruslah dipahami sebagai awal dari sebuah upaya pembebasan. Dia 

menyarankan bahwa pembahasan ini haruslah dilihat sebagai suatu perubahan ke arah 

pembebasan perempuan dari dominasi laki-laki. Dengan demikian, dalam konteks ini tetaplah 

dalam semangat Al-Quran jika kaum Muslim pada saat ini mendukung bahwa seorang laki-

laki cukup menikahi satu orang istri. Argumen Abu Zayd tentang poligami Nabi Muhammad 

agaknya kurang memuaskan. Namun, memang kebanyakan argumen mengenai masalah ini 

kurang memuaskan. Abu Zayd mengatakan poligami Nabi, sebagai seorang pemimpin, 

merupakan praktek yang umum bagi seorang pemimpin pada zaman pra-Islam, yang belum 

dihapus ketika datangnya Islam, bahkan oleh Nabi sendiri. 

Sementara itu, Saeed membaca ayat poligami ini dalam konteks mikro dan makro masa 

awal. Dalam perspektif historis, poligami merupakan sebuah kebiasaan yang ada pada setiap 

masyarakat dahulu. Ada maupun tidaknya poligami dalam kehidupan semakin menipis dan 

menghilang dengan perkembangan zaman yang ditandai dengan kondisi tertentu. Faktor 

tersebut diantaranya adalah jumlah laki-laki dan perempuan yang tidak seimbang diakibatkan 

terjadinya peperangan yang membunuh banyak kaum laki-laki. Kemudian dalam 

perkembangannya, Islam berusaha untuk memberikan batasan terhadap kebolehan melakukan 

poligami.  

Secara mikro, asbabun nuzul ayat tersebut tentang seorang gadis yatim di bawah asuhan 

walinya. Dia berserikat dengan walinya dalam masalah hartanya, walinya itu tertarik kepada 

harta dan kecantikan gadis tersebut. Akhirya ia bermaksud menikahinya, tanpa memberikan 

mahar yang layak. Maka kemudian turunlah ayat ini. Dijelaskan pula dalam hadis riwayat 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

246 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Bukhari nomor 4206: 

Dari 'Aisyah R.A. bahwa seorang laki-laki memiliki seorang wanita yatim. Lalu dia 

menikahinya karena wanita itu memiliki kebun kurma. Hingga dia di suruh menjaga kebun itu 

yang sebenarnya dia tidak mencintai wanita itu. Maka turunlah ayat: "Dan jika kamu takut 

tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-hak) perempuan yang yatim bilamana kamu 

mengawininya...”. Aku mengira Hisyam berkata; Wanita itu ia sertakan dalam mengurus 

kebun kurma dan hartanya.  

Dari riwayat tersebut, dapat dilihat bahwa sebab turunnya ayat ini adalah mengenai anak 

perempuan yatim yang berada dalam penjagaan walinya. Dan harta anak yatim tersebut telah 

tercampur dengan harta walinya. Sang wali kemudian tertarik pada harta dan kecantikan anak 

itu, lalu dia bermaksud menikahinya dengan tidak membayar mahar secara adil, sebagaimana 

pembayaran mahar dengan perempuan lain dalam sebuah pernikahan. 

Oleh karena niat yang tidak jujur ini, maka dia dilarang menikah dengan anak yatim itu, 

kecuali ia membayar mahar secara adil dan layak seperti kepada perempuan lain. Dari pada 

melakukan dengan niat yang tidak jujur semacam itu, maka dianjurkan lebih baik menikah 

dengan perempuan lain, walaupun sampai dengan empat. 

Ketika hal itu sering terjadi, maka al-Qur'an membolehkan para wali menikahi 

perempuan yang sah, selain anak yatim, yakni sebanyak dua, tiga, atau empat. Dan mereka 

harus membayar mas kawinnya secara wajar. Dari penjelasan tersebut, dapat disimpulkan 

bahwa sebenarnya ayat 3 surat an-Nisa' tidak sedang membicarakan poligami, apalagi 

menganjurkannya. Ayat ini fokus pada pembicaraan mengenai tindakan semena-mena yang 

biasa dilakukan laki-laki terhadap perempuan, baik sebagai perempuan yatim, perempuan yang 

akan dipersunting, maupun perempuan yang dipoligami. 

Ayat ini berisi peringatan untuk tidak berlaku semena-mena terhadap orang yang lemah 

secara sosial yakni para anak yatim dan perempuan. Ayat ini memberi penegasan betapa posisi 

perempuan pada saat itu sangat lemah dan rentan terhadap segala bentuk penindasan. Pada 

konteks ini, al-Qur'an turun untuk melakukan pembelaan dan pembebasan terhadap mereka 

dengan bersandarpada dasar moralitas dan keadilan. Perlu diketahui bahwa orang-orang Arab 

pada masa jahiliyah suka menikahi banyak perempuan, lalu menghabiskan harta anak-anak 

yatim yang berada dalam perwaliannya. 

Praktik poligami sudah terjadi sejak masa pra-Islam terutama bangsa-bangsa seperti 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

247 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Yunani, China, India, Babilonia, Assyiria dan Mesir telah mempraktikkan poligami sebelum 

Islam datang. Beberapa bangsa lainnya yang melakukan praktik poligami, tidak memiliki 

aturan dan batas. Dan Islam bukanlah agama yang memperkenalkan praktik poligami dan yang 

mengawalinya. Islam justru yang telah meletakkan batasan-batasan atas poligami meskipun 

tidak menghapusnya secara total. 

Bangsa Arab sebelum Islam tidak jauh berbeda dengan bangsa-bangsa lain dalam hal 

praktik poligami. Setelah Islam datang, masyarakat Muslim awal masih mempraktikkan 

poligami. Hal ini lebih dikarenakan pengaruh sosial-budaya yang berlaku pada saat itu atau 

sudah menjadi kebiasaan yang lumrah. Dapat dikatakan bahwa poligami tidak dibawa oleh 

Islam karena jauh sebelum kedatangan Islam sendiri, poligami sudah menjadi suatu tradisi 

pada masyarakat Arab saat itu. Mereka yang hidup pada masa itu sulit melepaskan diri dari 

budaya tersebut. Monogami (menikahi satu istri), pada saat itu dianggap sebagai sesuatu yang 

di luar kebiasaan. 

Ketika Islam datang dibawa oleh Rasulullah, Islam tidak melarang poligami dengan 

begitu saja dan tidak pula membiarkan poligami secara bebas. Datangnya Islam, yang 

membawa rahmat bagi semesta alam selain membatasi poligami, juga menjelaskan 

persyaratan-persyaratan dan kriteria dianjurkannya berpoligami yang sebelumnya tidak ada. 

Dapat dipahami jika dalam konteks seperti ini, poligami tidak bisa dihapuskan secara tiba-tiba 

dan menyeluruh. Islam datang dan membatasi poligami maksimal hanya empat istri saja. 

Di sinilah al-Qur'an memposisikan dirinya untuk mengkritik dan memberikan batasan-

batasan yang jelas. Pembatasan oleh al-Qur'an harus dipahami sebagai penjelasan bahwa dalam 

konteks sosial di mana perkawinan dengan banyak istri sudah menjadi tradisi, maka 

pembatasan sangat diperlukan, baik secara kuantitas, yaitu empat, maupun secara kualitas, 

yaitu moralitas keadilan. 

Dengan demikian, poligami sebenarnya tidak dianjurkan al-Qur'an. Al-Qur'an dalam hal 

ini melakukan reformasi mengenai praktik poligami yang telah terjadi pada masa dahulu 

dengan melakukan pembatasan-pembatasan. Di sisi lain, al-Qur'an juga mengkritik tajam 

praktik poligami yang terjadi pada saat itu, terutama kritik terkait moralitas keadilan yang 

harus menjadi dasar pertimbangan utama poligami. Prinsip keadilan inilah yang seharusnya 

menjadi perhatian utama terkait poligami karena sesungguhnya prinsip keadilan merupakan 

inti ajaran Islam. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

248 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

KESIMPULAN 

Al-Qur’an telah diturunkan dalam konteks yang khusus, dalam kerangka sebuah 

pandangan dunia yang sesuai dengan Masyarakat arab pada abad ke-1/7, dan dalam bahasa 

dan simbol yang mereka pahami. Al-Qur'an harus dipahami sebagai sesuatu yang melekat 

dengan konteks yang mengitari turunnya. Meskipun konteks sosio-historis sangat penting guna 

memahami al-Qur'an, banyak umat Islam yang memandang dimensi ini dengan penuh 

kecurigaan. Secara umum, umat Islam percaya bahwa al-Qur'an sesuai untuk segala ruang dan 

waktu dan kondisi, tanpa memperhatikan perbedaan yang ada dalam setiap konteks budaya. 

Jadi, bagi mayoritas umat Islam, setiap pembicaraan mengenai konteks sosio-historis 

pewahyuan merupakan bentuk ancaman terhadap agama dan tradisi.  

Jika kita tidak mengakui pentingnya konteks sosio-historis al-Qur'an, pembacaan dan 

pemahaman kita terhadap al-Quran akan tidak-peka-konteks pada tingkat yang luas. Konteks 

sosio-historis inilah yang menunjukkan kepada kita bagaimana teks diterima dan dipahami 

oleh generasi pertama Islam dan dalam kondisi yang seperti apa. Apresiasi terhadap hal ini 

akan membantu kita menentukan wilayah mana yang masih relevan dan yang sudah tidak 

relevan bagi kita sekarang ini. Adat kebiasaan, gagasan, dan praktik yang bermakna bagi 

konteks Hijaz abad ke-1/7 mungkin saja masih atau sudah tidak bermakna lagi bagi konteks 

sekarang. Meskipun pemahaman akan konteks ini penting, sayangnya hanya mendapat sedikit 

perhatian dalam wacana Islam kontemporer bahkan hingga sekarang. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abū Zayd, Naṣr Ḥāmid. (2006). Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical 

Analysis. Amsterdam University Press 

----------. (1993). Mafhūm Al-Naṣṣ: Dirāsah Fī ʿUlūm Al-Qur’ān. Beirut: Al-Markaz Al-

Thaqāfī Al-‘Arabī. 

Al-Harbar, Muhammad Jalaluddin. (2023). Nashr Hamīd Abū Zayd: A Biography. Dar Al-

Mawakif 

Faiz, Fakhruddin. (2007). Hermeneutika Qur’an: Antara Teks, Konteks, dan Kontekstualisasi, 

Yogyakarta: Qalam 

Fauzan, Ahmad. (2015). Teks Al-Qur’an dalam Pandangan Nashr Hamīd Abū Zayd, 

(Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam 13, no. 1 

Ichwan, Moch. (2003). Meretas Kesarjanaan Kritis al-Quran; Teori Hermeneutika Nashr Abū 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

249 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Zayd. Jakarta: Teraju 

Mustaqim, Abdul. (2010). Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: Lkis 

----------. (2008). Pergeseran Epistemologi Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar 

Putra, Afriadi. (2017). Isu Gender dalam Al-Quran: Studi Penafsiran Kontekstual Abdullah 

Saeed terhadap Ayat-Ayat Warisan, Kafaah Journal Vol. 7 (2). 

Rachmawan, Hatib. (2013). Hermeneutika al-Qur’an Kontekstual: Metode Menafsirkan al-

Qur’an Abdullah Saeed, Afkaruna v. 9 

Saeed, Abdullah. (2016). Paradigma, Prinsip dan Metode Penafsiran Kontekstualis atas al-

Quran, terj. Lien Iffah Naaf’atul Fina. Yogyakarata: Baitul Hikmah Press 

---------. (2015). Al-Qur’an Abad 21 Tafsir Kontekstual, terj. Ervan Nurtawab. Bandung: PT 

Mizan Pustaka 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

