Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

EPISTEMOLOGI ILMU HADIS: STUDI KITAB "ILMU HADIS" KARYA MUNZIER
SUPARTA

Achmad Amin Zuhdi', Rohanda Rohanda?
12Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati

Email: zudmun217@gmail.com’', rohanda@uinsgd.ac.id?

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konstruksi filsafat ilmu hadis menurut
Munzier Suparta dengan menitikberatkan pada dimensi ontologi, epistemologi, dan aksiologi
ilmu hadis serta relevansinya bagi pengembangan studi hadis kontemporer. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), di
mana data diperoleh dari karya-karya Munzier Suparta tentang ilmu hadis serta literatur
pendukung berupa buku dan artikel ilmiah yang relevan. Analisis data dilakukan melalui
pembacaan kritis, reduksi data, dan sintesis konseptual dengan pendekatan filsafat ilmu. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Munzier Suparta memandang hadis sebagai entitas normatif-
historis yang memiliki kedudukan sentral dalam struktur keilmuan Islam. Epistemologi ilmu
hadis dibangun melalui integrasi wahyu, rasio, dan tradisi ilmiah klasik yang terejawantahkan
dalam metode kritik sanad dan kritik matan. Sementara itu, aksiologi ilmu hadis diarahkan pada
penjagaan otentisitas ajaran Islam, pembentukan etika keilmuan, serta relevansi sosial-
keagamaan umat. Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Munzier Suparta berkontribusi
penting dalam memperkuat posisi ilmu hadis sebagai disiplin yang berakar pada tradisi klasik
namun tetap adaptif terhadap tantangan kajian Islam kontemporer.

Kata Kunci: Aksiologi [lmu Hadis, Epistemologi [lmu Hadis, [lmu Hadis, Munzier Suparta,
Ontologi [lmu Hadis.

Abstract: This study aims to analyze the philosophical construction of hadith science according
to Munzier Suparta by emphasizing the ontological, epistemological, and axiological
dimensions of hadith science and its relevance to the development of contemporary hadith
studies. This study uses a qualitative method with a library research approach, where data are
obtained from Munzier Suparta's works on hadith science and supporting literature in the form
of relevant books and scientific articles. Data analysis is carried out through critical reading,
data reduction, and conceptual synthesis with a philosophy of science approach. The results
show that Munzier Suparta views hadith as a normative-historical entity that has a central
position in the structure of Islamic science. The epistemology of hadith science is built through
the integration of revelation, reason, and classical scientific traditions embodied in the
methods of sanad criticism and matan criticism. Meanwhile, the axiology of hadith science is
directed at maintaining the authenticity of Islamic teachings, the formation of scientific ethics,
and the socio-religious relevance of the community. This research confirms that Munzier
Suparta's thinking has made a significant contribution to strengthening the position of hadith
science as a discipline rooted in classical tradition yet adaptive to the challenges of

473


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
mailto:zudmun217@gmail.com1
mailto:rohanda@uinsgd.ac.id2

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

contemporary Islamic studies.
Keywords: Axiology Of Hadith Science, Epistemology Of Hadith Science, Hadith Science,
Munzier Suparta, Ontology Of Hadith Science.

PENDAHULUAN

Hadis Nabi Muhammad % berperan sebagai sumber ajaran Islam kedua setelah Al-
Qur’an, yang sangat penting dalam membentuk hukum, akhlak, dan praktik keagamaan umat
Islam. Dalam kajian akademik kontemporer, hadis tidak lagi hanya dipahami sebagai teks
keagamaan normatif, melainkan juga sebagai peristiwa sejarah yang telah melewati proses
transmisi dan kodifikasi yang panjang. Kondisi ini menimbulkan tantangan serius terkait
keaslian, keabsahan, serta interpretasi hadis di tengah kemajuan ilmu pengetahuan dan
perubahan sosial. Oleh karena itu, pendekatan ilmiah dan filosofis (khususnya dalam kerangka
ontologi, epistemologi, dan aksiologi) semakin diperlukan agar ilmu hadis tidak hanya
melestarikan tradisi, tetapi juga mampu memberikan pembenaran akademik yang kuat atas
klaim kebenarannya (Akbar et al., 2024).

Beberapa penelitian dalam lima tahun terakhir menunjukkan minat mendalam terhadap
penerapan filsafat ilmu dalam studi hadis. Fadzli dkk. (Muhammad Fadzli et al., 2025)
menekankan perlunya analisis ontologi, epistemologi, dan aksiologi dalam ilmu hadis untuk
meningkatkan legitimasi keilmuannya. Daffa dan Utomo (Daffa & Utomo, 2025) meneliti
epistemologi hadis dari sudut pandang pemikir Muslim modern, yang mengungkap perubahan
pandangan terhadap hadis sebagai sumber pengetahuan. Penelitian Altsaury dan Rahmawati
(Altsaury & Rahmawati, n.d.) membahas epistemologi sunnah dalam konteks pendidikan
Islam yang transformatif. Selain itu, kajian komparatif mengenai epistemologi kritik hadis
menegaskan pentingnya integrasi antara pendekatan tekstual dan rasional sebagai kebutuhan
mendesak dalam studi hadis masa kini (Hikmawati & Masrur, n.d.). Wendry (Wendry, 2022)
juga menguraikan dinamika epistemologi dalam kajian hadis kawasan, yang menunjukkan
kompleksitas metodologis dalam penelitian hadis kontemporer. Namun, sebagian besar
penelitian ini masih bersifat umum dan belum secara mendalam menganalisis satu karya ilmu
hadis tertentu sebagai objek kajian filsafat ilmu.

Dengan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis ontologi,
epistemologi, dan aksiologi ilmu hadis dalam kitab Ilmu Hadis karya Munzier Suparta. Kajian

ini mencoba mengatasi kesenjangan penelitian dengan menambah studi filsafat ilmu yang

474


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

secara spesifik mempelajari satu karya ilmu hadis kontemporer sebagai sumber utama.
Kebaruan penelitian ini terletak pada penerapan kerangka filsafat ilmu (ontologi-epistemologi-
aksiologi) secara sistematis terhadap pemikiran Munzier Suparta, bukan hanya pada aspek
metodologis hadis secara umum. Dengan cara ini, penelitian ini diharapkan memberikan
sumbangan teoretis untuk memperkuat dasar filosofis ilmu hadis serta memperkaya wacana

akademik hadis dalam konteks studi Islam kontemporer.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan penelitian pustaka
(library research). Data yang dipergunakan bersifat kualitatif, berupa teks serta ide konseptual
yang terkait dengan disiplin ilmu hadis. Sumber data utama adalah kitab Ilmu Hadis karangan
Munzier Suparta, sementara sumber data pendukung mencakup artikel jurnal ilmiah dari lima
tahun terakhir, buku-buku filsafat ilmu, dan literatur ilmu hadis yang relevan dengan
pembahasan ontologi, epistemologi, serta aksiologi.

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik studi dokumentasi, yang melibatkan
pembacaan teliti, pencatatan, dan pengkategorian bagian-bagian teks yang berkaitan dengan
konsep ontologi, epistemologi, dan aksiologi ilmu hadis dalam kitab tersebut. Data yang
terkumpul selanjutnya dianalisis dengan menggunakan analisis isi (content analysis) melalui
pendekatan filosofis, sehingga analisis tidak terbatas pada deskripsi saja, melainkan juga
menekankan makna konseptual dan struktur pemikiran keilmuan yang menjadi dasar
pandangan penulis.

Proses penelitian dilaksanakan dalam beberapa langkah, yaitu: (1) pencarian dan
penyaringan literatur yang sesuai, (2) pembacaan mendalam terhadap kitab Ilmu Hadis karya
Munzier Suparta, (3) pengorganisasian data menurut aspek ontologi, epistemologi, dan
aksiologi, serta (4) penyusunan kesimpulan berdasarkan analisis dan argumentasi. Data yang
dianalisis meliputi konsep, definisi, metode, dan tujuan ilmu hadis sebagaimana diuraikan
dalam kitab tersebut, yang kemudian dihubungkan dengan kerangka filsafat ilmu untuk

mendapatkan pemahaman yang menyeluruh.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1.  Ontologi lmu Hadis menurut Munzier Suparta

Ontologi ilmu hadis berkaitan dengan hakikat eksistensi hadis sebagai objek kajian keilmuan

475


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Islam, yang meliputi definisi hadis, status keberadaannya, serta bentuk kehadirannya sebagai realitas
ilmiah. Dalam BAB I [lmu Hadis, Munzier Suparta memulai uraiannya dengan menegaskan definisi
hadis sebagai segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Muhammad #, baik berupa ucapan,
tindakan, taqrir, maupun ciri-ciri beliau, yang disampaikan melalui sanad tertentu(at-Tirmisi, n.d.).
Definisi ini menunjukkan bahwa hadis dipahami sebagai entitas yang memiliki keberadaan nyata
dalam sejarah umat Islam, bukan sekadar teks normatif yang berdiri sendiri dan terlepas dari konteks
historis.

Dari definisi tersebut, terlihat bahwa objek ontologis ilmu hadis menurut Suparta tidak terbatas
pada matan hadis saja, melainkan mencakup seluruh unsur yang membentuk hadis sebagai realitas
keilmuan, yakni sanad, perawi, serta proses transmisi hadis dari satu generasi ke generasi berikutnya.
Dengan begitu, hadis diposisikan sebagai fenomena historis sekaligus keilmuan yang keberadaannya
bergantung pada kesinambungan periwayatan dan legitimasi komunitas ilmiah Islam. Ontologi ilmu
hadis, dalam kerangka ini, bersifat majemuk karena hadis muncul sebagai teks normatif, peristiwa
historis, dan hasil transmisi sosial-keagamaan.

Pemahaman tersebut selaras dengan kajian terkini yang menempatkan hadis sebagai entitas
pengetahuan yang kompleks. Fadzli dkk. (Muhammad Fadzli et al., 2025) menegaskan bahwa
ontologi ilmu hadis tidak dapat disederhanakan pada teks semata, melainkan harus mencakup
dimensi historis dan struktural periwayatan yang membentuk otoritas hadis. Hadis dipahami sebagai
bagian dari tradisi keilmuan Islam yang dinamis, berkembang, dan diuji melalui mekanisme ilmiah
yang mapan, seperti kritik sanad dan matan. Perspektif ini memperkuat posisi hadis sebagai objek
kajian ilmiah yang memiliki legitimasi metodologis.

Selanjutnya, dalam BAB II Ilmu Hadis, Munzier Suparta menguraikan kedudukan hadis
sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an. Pembahasan ini memperjelas dimensi
ontologis hadis sebagai sumber normatif yang mengikat. Suparta menegaskan bahwa kewajiban
mengikuti hadis didasarkan pada dalil naqli, berupa perintah Al-Qur’an untuk menaati Rasulullah £,
serta dalil agli, yaitu rasionalitas iman kepada kerasulan Nabi. Dengan demikian, hadis tidak hanya
eksis sebagai data sejarah, tetapi juga sebagai entitas normatif yang membentuk hukum, akhlak, dan
praktik keagamaan umat Islam.

Dimensi normatif hadis tersebut ditegaskan oleh ayat-ayat Al-Qur’an, seperti QS. Ali ‘Imran
[3]: 32:

Y o Y 0 048 3158 0l 3550 el B

476


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

32. Katakanlah: "Taatilah Allah dan Rasul-Nya; jika kamu berpaling, maka sesungguhnya
Allah tidak menyukai orang-orang kafir"

QS. An-Nisa’ [4]: 59:

&.& s @y s f s 4z T3 '.,.’-”.%.’- ‘i:’. AF aé,’ s ot ? s f.-att s Eg_:‘,,"ﬁ’,l
B8 Ol I Wil 653758 o d (82 55 8 aSie pal) 315 Jm U T saadal 5 ) | gadal 133402 Gl e

= ¥ s PP S B AT SRR R |
09 M5 Sl s iR Gl SANT sl s AL G e B
290 Gl 5 o Sl AT L 3l 5l G s

59. Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di
antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia
kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan
hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya

dan QS. Al-Hasyr [59]: 7:

g
|

V Gl s 2 &) T T 875 T el e Kgia s 8 5048 (ol 3l 0 s

7. Apa yang diberikan Rasul kepadamu, maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu,
maka tinggalkanlah. Dan bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah amat keras hukumannya
yang secara eksplisit menempatkan Rasulullah % sebagai otoritas yang wajib ditaati. Ayat-ayat ini
menunjukkan bahwa secara ontologis hadis tidak terpisah dari sistem wahyu, melainkan hadir
sebagai penjelas, penguat, dan pengimplementasi Al-Qur’an. Dalam konteks ini, hadis memiliki
status keberadaan yang sah dan mengikat dalam struktur ajaran Islam, sebagaimana ditegaskan pula
oleh Nurdin dkk. (Nurdin et al., n.d.) bahwa hadis merupakan bagian integral dari sistem ontologis
ajaran dan pendidikan Islam.

Meskipun demikian, Munzier Suparta juga menegaskan dimensi historis hadis yang tidak
dapat diabaikan. Hadis tidak turun dalam bentuk mushaf seperti Al-Qur’an, melainkan melalui
proses periwayatan lisan yang panjang sebelum mengalami kodifikasi. Fakta ini menempatkan hadis
sebagai entitas historis yang menuntut kajian ilmiah melalui kaidah-kaidah ilmu hadis. Perspektif ini
selaras dengan Wendry (Wendry, 2022) yang menekankan bahwa hadis merupakan hasil interaksi
antara teks, perawi, dan konteks sosial-budaya, sehingga keberadaannya harus dipahami dalam
kerangka sejarah dan dinamika intelektual Islam.

Ontologi ilmu hadis menurut Suparta juga tercermin dalam pembagian ilmu hadis menjadi

hadis riwayah dan hadis dirayah. Hadis riwayah memfokuskan kajian pada keberadaan hadis sebagai

477


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

berita yang ditransmisikan, sedangkan hadis dirayah mengkaji kaidah, syarat, dan prinsip penilaian
hadis. Pembagian ini menunjukkan bahwa hadis sebagai objek ilmu memiliki dua lapisan ontologis,
yakni sebagai realitas empiris berupa riwayat dan sebagai objek analisis kritis dalam tradisi keilmuan.
Hal ini sejalan dengan Ali dkk. (Ali et al., 2024) yang menegaskan bahwa ontologi ilmu hadis
mencakup dimensi empiris dan epistemik secara bersamaan.

Lebih lanjut, Suparta menegaskan adanya ijma‘ ulama dalam menerima hadis sebagai sumber
hukum Islam. Kesepakatan ini menunjukkan bahwa secara ontologis hadis telah diterima sebagai
entitas pengetahuan yang sah dan otoritatif sejak masa sahabat hingga generasi ulama setelahnya.
Praktik para sahabat yang senantiasa merujuk kepada sunnah Nabi dalam penyelesaian persoalan
hukum menunjukkan bahwa hadis tidak hanya eksis secara teoritis, tetapi juga berfungsi secara
praksis dalam kehidupan umat Islam. Hal ini diperkuat oleh Nur Alim dkk. (Nur Alim, 2025) yang
menegaskan bahwa eksistensi hadis sebagai objek ilmu bersifat historis sekaligus aplikatif.

Namun demikian, dari perspektif kritik akademik, pemaparan Munzier Suparta masih
cenderung menempatkan dimensi normatif hadis sebagai kerangka dominan, sementara problem
ontologis hadis dalam konteks modern (seperti relasi hadis dengan perubahan sosial, kritik historis
kontemporer, dan tantangan studi hadis interdisipliner) belum dibahas secara eksplisit. Di sinilah
letak inovasi ontologis yang dapat dikembangkan dari pemikiran Suparta, yaitu dengan membaca
hadis sebagai entitas normatif-historis yang terbuka terhadap dialog metodologis lintas disiplin, tanpa
mereduksi otoritas keagamaannya. Pendekatan ini memungkinkan ilmu hadis tetap berakar pada
tradisi klasik, sekaligus adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan modern. Dengan
demikian, ontologi ilmu hadis tidak hanya bersifat defensif terhadap kritik, tetapi juga produktif
dalam menjawab tantangan studi Islam kontemporer.

Secara keseluruhan, ontologi ilmu hadis menurut Munzier Suparta dapat dipahami sebagai
kajian tentang hadis sebagai entitas normatif-historis yang memiliki posisi sentral dalam struktur
ilmu keislaman. Hadis hadir sebagai sumber hukum, objek kajian ilmiah, serta fenomena sejarah
yang hidup dalam tradisi intelektual Islam. Pemahaman ontologis ini menjadi fondasi penting bagi
pengembangan kajian epistemologi dan aksiologi ilmu hadis, sekaligus memperkuat relevansi ilmu

hadis dalam konteks studi Islam kontemporer.

2.  Epistemologi lmu Hadis menurut Munzier Suparta
Epistemologi ilmu hadis berkaitan dengan bagaimana pengetahuan tentang hadis diperoleh,

diverifikasi, dan dinilai kebenarannya dalam tradisi keilmuan Islam. Fokus epistemologis ini

478


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

mencakup sumber pengetahuan hadis, metode perolehan dan pengujian hadis, serta kriteria yang
digunakan untuk menentukan keabsahan dan validitasnya sebagai dasar ajaran dan hukum Islam.
Dalam kerangka ini, Munzier Suparta menempatkan ilmu hadis sebagai disiplin keilmuan yang
memiliki sistem epistemik yang mapan, terstruktur, dan bertanggung jawab secara ilmiah, sehingga
pengetahuan hadis tidak lahir secara dogmatis, melainkan melalui mekanisme ilmiah yang dapat
dipertanggungjawabkan.

Dalam BAB III Ilmu Hadis, Munzier Suparta menguraikan sumber pengetahuan ilmu hadis
dengan menegaskan bahwa hadis diperoleh melalui jalur periwayatan yang bersambung hingga
Rasulullah #. Pengetahuan hadis bersumber dari riwayat para sahabat yang menerima langsung
ajaran Nabi, kemudian diteruskan oleh tabi‘in dan generasi setelahnya melalui mekanisme transmisi
yang terjaga. Suparta menekankan bahwa sumber hadis bersifat kolektif dalam jaringan sanad, bukan
hasil pengalaman individual atau intuisi personal. Hal ini sejalan dengan pandangan klasik ulama
hadis seperti Ibn al-Salah yang menegaskan bahwa otoritas hadis bertumpu pada kesinambungan
sanad dan kejujuran perawi (z>w<l ¢, n.d.)

Lebih lanjut, Suparta menegaskan bahwa legitimasi epistemologis hadis tidak hanya
ditentukan oleh keberadaan sanad, tetapi juga oleh kredibilitas para perawi. Oleh karena itu, ilmu
hadis mengembangkan perangkat epistemik berupa ‘ilm al-rijal, jarh wa ta‘dil, serta klasifikasi
generasi perawi. Melalui perangkat ini, kebenaran hadis tidak diterima secara apriori, tetapi diperoleh
melalui proses evaluasi yang sistematis dan berlapis. Pandangan ini selaras dengan al-Khatib al-
Baghdadi yang menekankan bahwa keabsahan pengetahuan hadis bergantung pada integritas moral
dan kapasitas intelektual perawi (2, n.d.).

Selanjutnya, dalam BAB IV Ilmu Hadis, Munzier Suparta membahas metode perolehan dan
verifikasi hadis secara operasional. Ia menjelaskan bahwa epistemologi ilmu hadis bertumpu pada
dua pendekatan utama, yaitu kritik sanad dan kritik matan. Kritik sanad berfungsi menilai
kesinambungan periwayatan, keadilan (‘adalah) dan kedhabitan (dabt) perawi, serta kemungkinan
adanya cacat tersembunyi (‘illah). Sementara itu, kritik matan diarahkan untuk menilai kesesuaian
isi hadis dengan Al-Qur’an, hadis yang lebih kuat, prinsip rasionalitas, serta realitas sejarah.
Pendekatan ini menunjukkan bahwa ilmu hadis tidak hanya berfokus pada transmisi teks, tetapi juga
pada rasionalitas isi dan koherensi makna, sebagaimana ditegaskan oleh Yusuf al-Qaradawi dalam
Kayfa Nata ‘amal ma ‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah.

Dalam kerangka epistemologis ini, Suparta menegaskan bahwa ilmu hadis bersifat kritis dan

479


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

reflektif. Hadis tidak diterima semata-mata karena diklaim berasal dari Nabi, tetapi karena lolos dari
serangkaian pengujian metodologis yang ketat. Karakter epistemik ini menunjukkan bahwa ilmu
hadis memiliki kemiripan dengan prinsip-prinsip dasar metode ilmiah modern, terutama dalam hal
verifikasi sumber, evaluasi data, dan konsistensi internal. Fazlur Rahman juga menilai bahwa tradisi
kritik hadis klasik mencerminkan kesadaran metodologis yang tinggi dalam sejarah intelektual Islam
(Rahman, n.d.).

Lebih jauh, dalam BAB VI Ilmu Hadis, Munzier Suparta menguraikan kriteria kebenaran dan
keabsahan hadis sebagai puncak dari proses epistemologis. Ila menjelaskan bahwa hadis dinilai sahih
apabila memenuhi syarat sanad yang bersambung, perawi yang adil dan dhabith, tidak mengandung
syudzudz, serta bebas dari ‘illah. Klasifikasi hadis menjadi sahih, hasan, dan da‘if merupakan hasil
akhir dari proses epistemik yang panjang dan kompleks, bukan sekadar kategorisasi teknis. Hal ini
sejalan dengan pandangan al-Nawawi yang menegaskan bahwa penilaian hadis merupakan hasil
ijtihad ilmiah yang bersifat probabilistik, bukan kepastian mutlak.

Suparta juga menekankan bahwa kebenaran hadis dalam ilmu hadis bersifat bertingkat
(gradual), sehingga epistemologi hadis mengakui adanya derajat validitas pengetahuan. Pandangan
ini menunjukkan kematangan epistemologis ilmu hadis dalam menyadari keterbatasan manusia
dalam mencapai kebenaran absolut. Dalam konteks filsafat ilmu, pendekatan ini sejalan dengan
konsep fallibilitas pengetahuan yang dikemukakan oleh Karl Popper, meskipun berkembang dalam
kerangka epistemologi Islam yang khas.

Secara keseluruhan, epistemologi ilmu hadis menurut Munzier Suparta menunjukkan bahwa
pengetahuan hadis diperoleh melalui sumber yang terjaga, diverifikasi dengan metode ilmiah yang
ketat, dan dinilai berdasarkan kriteria keabsahan yang disepakati secara kolektif oleh ulama.
Epistemologi ini menempatkan ilmu hadis sebagai disiplin keilmuan yang tidak hanya berakar kuat
pada tradisi klasik, tetapi juga memiliki relevansi dengan prinsip-prinsip keilmuan modern. Dengan
fondasi epistemologis yang kokoh, ilmu hadis mampu mempertahankan otoritasnya sebagai sumber

ajaran Islam sekaligus membuka ruang dialog metodologis dalam konteks studi Islam kontemporer.

3.  Aksiologi lmu Hadis menurut Munzier Suparta

Aksiologi ilmu hadis berkaitan dengan tujuan, fungsi, serta nilai guna ilmu hadis bagi
kehidupan keagamaan, sosial, dan keilmuan umat Islam. Dalam kerangka ini, Munzier Suparta
menempatkan ilmu hadis bukan semata-mata sebagai disiplin teoritis, tetapi sebagai instrumen

normatif dan praktis yang mengarahkan pemahaman, pengamalan, serta pengembangan ajaran

480


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Islam. Aksiologi ilmu hadis menegaskan mengapa hadis harus dipelajari, diverifikasi, dan
diamalkan, serta bagaimana kontribusinya dalam membentuk struktur hukum, etika, dan peradaban
Islam.

Dalam BAB II Ilmu Hadis, Munzier Suparta memulai pembahasan aksiologis dengan
menegaskan kedudukan hadis sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an. Penegasan ini
memiliki implikasi aksiologis yang kuat, karena menjadikan hadis sebagai rujukan normatif yang
wajib diikuti dalam penetapan hukum, pembentukan akhlak, dan pengaturan kehidupan sosial umat
Islam. Suparta menunjukkan bahwa tanpa hadis, ajaran Islam tidak dapat dipahami secara utuh,
sebab Al-Qur’an banyak memuat perintah yang bersifat global dan membutuhkan penjelasan praktis
dari Sunnah Nabi £,

Nilai aksiologis hadis sebagai sumber hukum ditegaskan melalui dalil naqli dan aqli. Ayat-ayat
Al-Qur’an seperti QS. Ali ‘Imran [3]: 32, QS. An-Nisa’ [4]: 59, dan QS. Al-Hasyr [59]: 7 secara
eksplisit memerintahkan ketaatan kepada Rasulullah 3, yang secara langsung mengafirmasi otoritas
hadis. Dalam perspektif aksiologi, perintah ini menunjukkan bahwa tujuan utama ilmu hadis adalah
menjamin keterikatan umat Islam terhadap bimbingan Rasulullah # secara autentik dan bertanggung
jawab. Hal ini sejalan dengan pandangan Azami (2015) yang menegaskan bahwa sunnah Nabi
merupakan medium utama transmisi nilai-nilai Islam dalam praktik sosial umat Islam (Azami, n.d.).

Lebih lanjut, Suparta menegaskan bahwa penerimaan hadis sebagai sumber hukum juga
diperkuat oleh ijma‘ ulama sejak masa sahabat hingga generasi berikutnya. Praktik para sahabat yang
senantiasa merujuk kepada Sunnah Nabi dalam penyelesaian persoalan hukum menunjukkan bahwa
hadis tidak hanya memiliki nilai normatif, tetapi juga nilai praksis dalam kehidupan umat Islam. Dari
sudut aksiologi, ijma‘ ini menunjukkan bahwa ilmu hadis berfungsi menjaga kesinambungan nilai
dan otoritas keagamaan Islam lintas generasi. Pandangan ini diperkuat oleh Hallaq (2019) yang
menyatakan bahwa tradisi hukum Islam bertumpu pada integrasi Al-Qur’an dan Sunnah sebagai
sumber nilai normatif yang hidup (Hallag, 2019) .

Fungsi aksiologis hadis semakin tampak ketika Suparta membahas relasi fungsional hadis
terhadap Al-Qur’an. Hadis berperan sebagai bayan yang menjelaskan, merinci, mengkhususkan,
bahkan menetapkan hukum yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur’an. Fungsi bayan
al-tagrir, bayan al-tafsir, bayan al-tasyri‘, dan bayan al-nasakh menunjukkan bahwa hadis memiliki
nilai instrumental yang sangat tinggi dalam operasionalisasi ajaran Islam. Dalam konteks aksiologi,

fungsi-fungsi ini menegaskan bahwa ilmu hadis bertujuan memastikan ajaran Islam dapat diterapkan

481


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

secara konkret, sistematis, dan kontekstual dalam kehidupan umat.

Memasuki BAB IV Ilmu Hadis, Suparta mengaitkan nilai aksiologis hadis dengan metode
verifikasi dan pengujian riwayat. Kritik sanad dan kritik matan bukan sekadar prosedur teknis,
melainkan mekanisme etis untuk menjaga kemurnian ajaran Nabi £ dari distorsi dan manipulasi.
Dari perspektif aksiologi, metode ini menunjukkan bahwa ilmu hadis berfungsi sebagai penjaga
otentisitas nilai-nilai Islam, sehingga umat tidak mengamalkan ajaran yang keliru atau tidak sahih.
Hal ini sejalan dengan temuan Brown (2020) yang menegaskan bahwa tradisi kritik hadis merupakan
bentuk tanggung jawab moral ulama terhadap kebenaran agama (Brown, 2020).

Nilai etis ilmu hadis semakin jelas ketika Suparta menegaskan bahwa hadis yang bertentangan
dengan Al-Qur’an, akal sehat, atau fakta sejarah yang mapan tidak dapat diterima. Prinsip ini
menunjukkan bahwa ilmu hadis tidak hanya berorientasi pada pelestarian tradisi, tetapi juga pada
pemeliharaan rasionalitas dan kemaslahatan umat. Dalam konteks kontemporer, pendekatan ini
relevan dengan upaya menolak ekstremisme dan penyalahgunaan hadis untuk kepentingan ideologis.
Studi Rahman (2021) menegaskan bahwa pemahaman hadis yang bertanggung jawab secara
metodologis berkontribusi besar terhadap moderasi Islam (Rahman, 2021).

Dalam BAB VI Ilmu Hadis, Suparta menguraikan klasifikasi hadis sahih, hasan, dan da‘if
sebagai hasil akhir dari proses epistemik yang panjang. Secara aksiologis, klasifikasi ini berfungsi
sebagai panduan praktis bagi ulama, pendidik, dan masyarakat dalam menentukan hadis mana yang
dapat dijadikan hujjah dalam akidah, hukum, dan akhlak. Penegasan bahwa kebenaran hadis bersifat
bertingkat menunjukkan kedewasaan aksiologi ilmu hadis dalam mengakui kompleksitas realitas dan
keterbatasan manusia dalam mencapai kepastian absolut.

Aksiologi ini relevan dengan kajian kontemporer yang menempatkan ilmu hadis sebagai
instrumen etis dalam pendidikan dan kehidupan sosial. Nurdin dkk. (2025) menegaskan bahwa ilmu
hadis berfungsi membentuk karakter religius, etika sosial, dan kesadaran kritis peserta didik dalam
pendidikan Islam (Nurdin et al., n.d.). Demikian pula Nur Alim dkk. (2025) menekankan bahwa
aksiologi ulumul hadis berkontribusi langsung pada penguatan nilai moral dan spiritual umat Islam
di tengah tantangan modernitas (Nur Alim, 2025).

Secara keseluruhan, aksiologi ilmu hadis menurut Munzier Suparta menegaskan bahwa ilmu
hadis bertujuan menjaga kemurnian ajaran Islam, mengarahkan praktik keagamaan umat, serta
menanamkan nilai etis, moral, dan sosial yang bersumber dari Sunnah Nabi #. Dengan

mengintegrasikan kedudukan normatif hadis, metode verifikasi ilmiah, dan klasifikasi keabsahan

482


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

riwayat, ilmu hadis tampil sebagai disiplin yang tidak hanya mempertahankan tradisi klasik, tetapi

juga relevan dan fungsional dalam menjawab tantangan kajian Islam kontemporer.

4.  Analisis Filosofis

Analisis filosofis terhadap pemikiran Munzier Suparta tentang ilmu hadis menunjukkan bahwa
bangunan keilmuannya bersifat integratif dan sistemik, mencakup dimensi ontologis, epistemologis,
dan aksiologis secara berimbang. Dalam kerangka ontologi, Suparta memandang hadis sebagai
realitas normatif-historis, yakni teks keagamaan yang bersumber dari wahyu melalui Rasulullah %
sekaligus terikat pada konteks sejarah periwayatan manusia. Pandangan ini menegaskan bahwa hadis
bukan sekadar dokumen historis, tetapi entitas keilmuan yang memiliki otoritas normatif dan makna
transhistoris. Dengan demikian, karakter filsafat ilmu hadis Suparta menolak dikotomi antara
kesakralan wahyu dan fakta sejarah, sebagaimana ditegaskan pula oleh Fazlur Rahman bahwa
sunnah harus dipahami sebagai nilai normatif yang lahir dari praktik historis Nabi (Rahman, 2021).

Kesatuan ontologi tersebut secara konsisten berlanjut pada dimensi epistemologi. Suparta
menegaskan bahwa pengetahuan hadis diperoleh melalui integrasi wahyu, rasio, dan tradisi ilmiah
ulama. Wahyu menjadi sumber nilai kebenaran, rasio berfungsi sebagai alat kritik dan verifikasi,
sementara tradisi ilmiah hadis (‘ulim al-hadith) menjadi mekanisme metodologis yang menjamin
keabsahan pengetahuan. Kritik sanad dan kritik matan yang diuraikan Suparta bukan hanya prosedur
teknis, tetapi manifestasi epistemologi Islam yang menjunjung rasionalitas etis dan akuntabilitas
ilmiah. Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Jonathan A. C. Brown yang menegaskan bahwa
tradisi kritik hadis merupakan salah satu bentuk rasionalitas paling maju dalam sejarah ilmu
keislaman (Brown, 2020).

Dalam konteks ini, epistemologi ilmu hadis menurut Suparta menunjukkan corak moderat dan
integratif. la tidak menempatkan rasio sebagai otoritas absolut yang menegasikan wahyu, tetapi juga
tidak memposisikan teks hadis secara literalistik tanpa kritik. Integrasi wahyu dan rasio ini
memperlihatkan karakter filsafat ilmu hadis yang terbuka terhadap dialog metodologis, sebagaimana
juga ditekankan oleh Yusuf al-Qaradawi bahwa pemahaman sunnah harus mempertimbangkan
magqasid, konteks, dan realitas sosial (2022 s dll). Dengan demikian, epistemologi Suparta
berfungsi sebagai jembatan antara otoritas tradisi dan tuntutan intelektual modern.

Dimensi aksiologi menjadi puncak dari bangunan filosofis tersebut. Suparta menegaskan
bahwa tujuan akhir ilmu hadis bukan hanya menghasilkan klasifikasi sahih, hasan, dan da‘if, tetapi

memastikan bahwa hadis berfungsi sebagai pedoman etis, moral, dan sosial bagi umat Islam. Ilmu

483


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

hadis berperan menjaga kemurnian ajaran Nabi # sekaligus mengarahkan praktik keagamaan yang
bertanggung jawab dan kontekstual. Dalam perspektif filsafat ilmu, aksiologi ini menunjukkan
bahwa ilmu hadis bersifat normatif-praksis, bukan netral nilai. Pandangan ini sejalan dengan Wael
B. Hallaq yang menyatakan bahwa tradisi hukum dan hadis Islam selalu berorientasi pada
pembentukan etika sosial dan peradaban (Hallaq, 2019).

Kontribusi pemikiran Munzier Suparta terhadap pengembangan studi hadis terletak pada
kemampuannya menyusun ilmu hadis sebagai sistem keilmuan yang utuh dan relevan. Ia berhasil
mengartikulasikan kesinambungan antara ontologi hadis sebagai sumber normatif, epistemologi
hadis sebagai ilmu kritis-verifikatif, dan aksiologi hadis sebagai pedoman kehidupan umat. Dalam
konteks kontemporer, kerangka ini membuka ruang bagi pengembangan studi hadis interdisipliner
tanpa kehilangan legitimasi keagamaannya. Hal ini diperkuat oleh temuan Nur Alim dkk. (2025)
yang menegaskan bahwa integrasi filsafat ilmu dalam ulumul hadis berkontribusi besar terhadap
penguatan metodologi dan relevansi kajian hadis modern (Nur Alim, 2025).

Secara filosofis, pemikiran Suparta menunjukkan bahwa ilmu hadis tidak berada dalam posisi
defensif terhadap kritik modern, melainkan produktif dan adaptif. Ontologi normatif-historisnya
memungkinkan hadis dipahami secara kontekstual, epistemologinya menjamin validitas ilmiah, dan
aksiologinya memastikan kebermanfaatan sosial. Dengan demikian, filsafat ilmu hadis Munzier
Suparta dapat dipandang sebagai model integratif yang tidak hanya melestarikan tradisi klasik, tetapi
juga memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan studi hadis di era kontemporer,
sebagaimana ditekankan pula oleh Ali dkk. (2024) bahwa masa depan ilmu hadis terletak pada
integrasi metodologi klasik dan pendekatan filsafat ilmu (Ali et al., 2024).

KESIMPULAN DAN SARAN

Kajian terhadap pemikiran Munzier Suparta menunjukkan bahwa ilmu hadis dipahami
sebagai disiplin keilmuan yang memiliki fondasi filosofis yang utuh, mencakup dimensi
ontologis, epistemologis, dan aksiologis secara terpadu. Hadis tidak diposisikan sekadar
sebagai teks normatif yang statis, melainkan sebagai entitas normatif-historis yang hidup
dalam tradisi keilmuan Islam. Dengan kerangka ini, ilmu hadis hadir sebagai jembatan antara
wahyu dan realitas sosial, antara otoritas keagamaan dan rasionalitas ilmiah.

Dari sisi epistemologi, pemikiran Munzier Suparta menegaskan pentingnya integrasi
antara transmisi riwayat yang ketat dan pengujian rasional terhadap isi hadis. Metode kritik

sanad dan matan dipahami bukan hanya sebagai prosedur teknis, tetapi sebagai manifestasi

484


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

tanggung jawab ilmiah dan etis dalam menjaga otentisitas ajaran Islam. Pendekatan ini
memperlihatkan bahwa kebenaran hadis dibangun melalui dialog antara wahyu, rasio, dan
tradisi keilmuan yang mapan.

Sementara itu, secara aksiologis, ilmu hadis diarahkan untuk membentuk orientasi
praksis keagamaan yang berlandaskan nilai moral, etika sosial, dan kemaslahatan umat. Ilmu
hadis tidak berhenti pada validasi teks, tetapi berfungsi mengarahkan pemahaman dan
pengamalan ajaran Islam secara moderat, kontekstual, dan bertanggung jawab. Dalam konteks
ini, ilmu hadis menjadi instrumen pembentukan peradaban, bukan sekadar penjaga tradisi.

Dengan demikian, kontribusi pemikiran Munzier Suparta terletak pada upayanya
menghadirkan ilmu hadis sebagai disiplin yang berakar kuat pada tradisi klasik, namun tetap
terbuka terhadap dialog interdisipliner dan tantangan kajian kontemporer. Kerangka filosofis
yang ditawarkannya memungkinkan ilmu hadis berkembang secara produktif, adaptif, dan

relevan, tanpa kehilangan legitimasi normatifnya sebagai sumber otoritatif dalam Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Akbar, M. A., Wahid, A., & Yasin, T. H. (2024). The Digital Turn in Hadith Studies: Ethical
Foundations and Strategic Directions. El-Sunan: Journal of Hadith and Religious
Studies, 3(1), 1-14. https://doi.org/10.22373/el-sunan.v3il1.6274

Ali, U, Anshari, M. H. A., Faqih, M. A., Fatahillah, D. F., & Hasbillah, A. ‘Ubaydi. (2024).
Ilmu Ilat Hadis Kajian Aspek Ontologi, Epistimologi dan Aksiologi. Journal of
Comprehensive Science (JCS), 3(8), 4032—4041. https://doi.org/10.59188/jcs.v318.830

Altsaury, R. A. A., & Rahmawati, A. (n.d.). The Epistemology of Sunnah as a Pillar of
Transformative Curriculum in Islamic Education: A Thematic Study of Scientific Hadith.

at-Tirmisi, M. M. (n.d.). Manhaj Dzawi Al-Nazhar. 1974.

Azami, A. (2015). Studies in Hadith Methodology and Literature.

Brown, J. A. c. (2020). Hadith: Muhammad’s Legacy.

Daffa, M., & Utomo, A. H. (2025). ISLAMIC EPISTEMOLOGY IN THE THOUGHT OF
HASAN HANAFI AND FAZLUR RAHMAN ON THE GENEALOGY OF HADITH.
Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy and Mysticism, 11(1), 191-212.
https://doi.org/10.20871/kpjipm.v11il.415

Hallag, W. B. (2019). Restating Orientalism.

Hikmawati, 1., & Masrur, A. (n.d.). Comparative Epistemology of Hadith Criticism: A

485


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Paradigmatic Analysis between the Textual Tradition and the Rational Tradition.

Muhammad Fadzli, Albarra Gilang Andika, Siti Sarah Muhamad, & Andi Rosa. (2025).
Filasafat Ilmu dalam Kajian Ilmu Hadis: Telaah Tentang Epistemologi, Ontologi, dan
Aksiologi. IHSANIKA : Jurnal Pendidikan  Agama Islam, 3(2), 150-157.
https://doi.org/10.59841/ihsanika.v3i2.2643

Nur Alim, S. K. (2025). Ulumul Hadis (Aspek Ontologi, Epistemologi, Aksiologi).
https://doi.org/10.5281/ZENODO.15873802

Nurdin, A. C., Sulfiana, S., Miro, A. B., & Palangkey, R. D. (n.d.). ONTOLOGI,
EPISTIMOLOGI DAN AKSIOLOGI HADIS DALAM MEMBANGUN NILAI-NILAI
PENDIDIKAN ISLAM.

Rahman, F. (n.d.). Islamic Methodology in History.

Rahman, F. (2021). Islam and Modernity.

Wendry, N. (2022). Epistemologi Studi Hadis Kawasan: Konsep, Awal Kemunculan, dan
Dinamika. AL  QUDS: Jurnal Studi  Alquran  dan  Hadis,  6(3).
https://doi.org/10.29240/alquds.v613.5681.

486


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

