
 
 
 
 
 

 

473 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

EPISTEMOLOGI ILMU HADIS: STUDI KITAB "ILMU HADIS" KARYA MUNZIER 

SUPARTA 

 

Achmad Amin Zuhdi1, Rohanda Rohanda2 

1,2Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Email: zudmun217@gmail.com1, rohanda@uinsgd.ac.id2
     

      

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konstruksi filsafat ilmu hadis menurut 

Munzier Suparta dengan menitikberatkan pada dimensi ontologi, epistemologi, dan aksiologi 

ilmu hadis serta relevansinya bagi pengembangan studi hadis kontemporer. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), di 

mana data diperoleh dari karya-karya Munzier Suparta tentang ilmu hadis serta literatur 

pendukung berupa buku dan artikel ilmiah yang relevan. Analisis data dilakukan melalui 

pembacaan kritis, reduksi data, dan sintesis konseptual dengan pendekatan filsafat ilmu. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Munzier Suparta memandang hadis sebagai entitas normatif-

historis yang memiliki kedudukan sentral dalam struktur keilmuan Islam. Epistemologi ilmu 

hadis dibangun melalui integrasi wahyu, rasio, dan tradisi ilmiah klasik yang terejawantahkan 

dalam metode kritik sanad dan kritik matan. Sementara itu, aksiologi ilmu hadis diarahkan pada 

penjagaan otentisitas ajaran Islam, pembentukan etika keilmuan, serta relevansi sosial-

keagamaan umat. Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Munzier Suparta berkontribusi 

penting dalam memperkuat posisi ilmu hadis sebagai disiplin yang berakar pada tradisi klasik 

namun tetap adaptif terhadap tantangan kajian Islam kontemporer. 

Kata Kunci: Aksiologi Ilmu Hadis, Epistemologi Ilmu Hadis, Ilmu Hadis, Munzier Suparta, 

Ontologi Ilmu Hadis. 

Abstract: This study aims to analyze the philosophical construction of hadith science according 

to Munzier Suparta by emphasizing the ontological, epistemological, and axiological 

dimensions of hadith science and its relevance to the development of contemporary hadith 

studies. This study uses a qualitative method with a library research approach, where data are 

obtained from Munzier Suparta's works on hadith science and supporting literature in the form 

of relevant books and scientific articles. Data analysis is carried out through critical reading, 

data reduction, and conceptual synthesis with a philosophy of science approach. The results 

show that Munzier Suparta views hadith as a normative-historical entity that has a central 

position in the structure of Islamic science. The epistemology of hadith science is built through 

the integration of revelation, reason, and classical scientific traditions embodied in the 

methods of sanad criticism and matan criticism. Meanwhile, the axiology of hadith science is 

directed at maintaining the authenticity of Islamic teachings, the formation of scientific ethics, 

and the socio-religious relevance of the community. This research confirms that Munzier 

Suparta's thinking has made a significant contribution to strengthening the position of hadith 

science as a discipline rooted in classical tradition yet adaptive to the challenges of 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
mailto:zudmun217@gmail.com1
mailto:rohanda@uinsgd.ac.id2


 
 
 
 
 

 

474 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

contemporary Islamic studies. 

Keywords: Axiology Of Hadith Science, Epistemology Of Hadith Science, Hadith Science, 

Munzier Suparta, Ontology Of Hadith Science. 

 

PENDAHULUAN 

Hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم berperan sebagai sumber ajaran Islam kedua setelah Al-

Qur’an, yang sangat penting dalam membentuk hukum, akhlak, dan praktik keagamaan umat 

Islam. Dalam kajian akademik kontemporer, hadis tidak lagi hanya dipahami sebagai teks 

keagamaan normatif, melainkan juga sebagai peristiwa sejarah yang telah melewati proses 

transmisi dan kodifikasi yang panjang. Kondisi ini menimbulkan tantangan serius terkait 

keaslian, keabsahan, serta interpretasi hadis di tengah kemajuan ilmu pengetahuan dan 

perubahan sosial. Oleh karena itu, pendekatan ilmiah dan filosofis (khususnya dalam kerangka 

ontologi, epistemologi, dan aksiologi) semakin diperlukan agar ilmu hadis tidak hanya 

melestarikan tradisi, tetapi juga mampu memberikan pembenaran akademik yang kuat atas 

klaim kebenarannya (Akbar et al., 2024). 

Beberapa penelitian dalam lima tahun terakhir menunjukkan minat mendalam terhadap 

penerapan filsafat ilmu dalam studi hadis. Fadzli dkk. (Muhammad Fadzli et al., 2025) 

menekankan perlunya analisis ontologi, epistemologi, dan aksiologi dalam ilmu hadis untuk 

meningkatkan legitimasi keilmuannya. Daffa dan Utomo (Daffa & Utomo, 2025) meneliti 

epistemologi hadis dari sudut pandang pemikir Muslim modern, yang mengungkap perubahan 

pandangan terhadap hadis sebagai sumber pengetahuan. Penelitian Altsaury dan Rahmawati 

(Altsaury & Rahmawati, n.d.) membahas epistemologi sunnah dalam konteks pendidikan 

Islam yang transformatif. Selain itu, kajian komparatif mengenai epistemologi kritik hadis 

menegaskan pentingnya integrasi antara pendekatan tekstual dan rasional sebagai kebutuhan 

mendesak dalam studi hadis masa kini (Hikmawati & Masrur, n.d.). Wendry (Wendry, 2022) 

juga menguraikan dinamika epistemologi dalam kajian hadis kawasan, yang menunjukkan 

kompleksitas metodologis dalam penelitian hadis kontemporer. Namun, sebagian besar 

penelitian ini masih bersifat umum dan belum secara mendalam menganalisis satu karya ilmu 

hadis tertentu sebagai objek kajian filsafat ilmu. 

Dengan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi ilmu hadis dalam kitab Ilmu Hadis karya Munzier Suparta. Kajian 

ini mencoba mengatasi kesenjangan penelitian dengan menambah studi filsafat ilmu yang 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

475 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

secara spesifik mempelajari satu karya ilmu hadis kontemporer sebagai sumber utama. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada penerapan kerangka filsafat ilmu (ontologi-epistemologi-

aksiologi) secara sistematis terhadap pemikiran Munzier Suparta, bukan hanya pada aspek 

metodologis hadis secara umum. Dengan cara ini, penelitian ini diharapkan memberikan 

sumbangan teoretis untuk memperkuat dasar filosofis ilmu hadis serta memperkaya wacana 

akademik hadis dalam konteks studi Islam kontemporer. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan penelitian pustaka 

(library research). Data yang dipergunakan bersifat kualitatif, berupa teks serta ide konseptual 

yang terkait dengan disiplin ilmu hadis. Sumber data utama adalah kitab Ilmu Hadis karangan 

Munzier Suparta, sementara sumber data pendukung mencakup artikel jurnal ilmiah dari lima 

tahun terakhir, buku-buku filsafat ilmu, dan literatur ilmu hadis yang relevan dengan 

pembahasan ontologi, epistemologi, serta aksiologi. 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik studi dokumentasi, yang melibatkan 

pembacaan teliti, pencatatan, dan pengkategorian bagian-bagian teks yang berkaitan dengan 

konsep ontologi, epistemologi, dan aksiologi ilmu hadis dalam kitab tersebut. Data yang 

terkumpul selanjutnya dianalisis dengan menggunakan analisis isi (content analysis) melalui 

pendekatan filosofis, sehingga analisis tidak terbatas pada deskripsi saja, melainkan juga 

menekankan makna konseptual dan struktur pemikiran keilmuan yang menjadi dasar 

pandangan penulis. 

Proses penelitian dilaksanakan dalam beberapa langkah, yaitu: (1) pencarian dan 

penyaringan literatur yang sesuai, (2) pembacaan mendalam terhadap kitab Ilmu Hadis karya 

Munzier Suparta, (3) pengorganisasian data menurut aspek ontologi, epistemologi, dan 

aksiologi, serta (4) penyusunan kesimpulan berdasarkan analisis dan argumentasi. Data yang 

dianalisis meliputi konsep, definisi, metode, dan tujuan ilmu hadis sebagaimana diuraikan 

dalam kitab tersebut, yang kemudian dihubungkan dengan kerangka filsafat ilmu untuk 

mendapatkan pemahaman yang menyeluruh. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Ontologi Ilmu Hadis menurut Munzier Suparta 

Ontologi ilmu hadis berkaitan dengan hakikat eksistensi hadis sebagai objek kajian keilmuan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

476 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Islam, yang meliputi definisi hadis, status keberadaannya, serta bentuk kehadirannya sebagai realitas 

ilmiah. Dalam BAB I Ilmu Hadis, Munzier Suparta memulai uraiannya dengan menegaskan definisi 

hadis sebagai segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Muhammad  صلى الله عليه وسلم, baik berupa ucapan, 

tindakan, taqrīr, maupun ciri-ciri beliau, yang disampaikan melalui sanad tertentu(at-Tirmisi, n.d.). 

Definisi ini menunjukkan bahwa hadis dipahami sebagai entitas yang memiliki keberadaan nyata 

dalam sejarah umat Islam, bukan sekadar teks normatif yang berdiri sendiri dan terlepas dari konteks 

historis. 

Dari definisi tersebut, terlihat bahwa objek ontologis ilmu hadis menurut Suparta tidak terbatas 

pada matan hadis saja, melainkan mencakup seluruh unsur yang membentuk hadis sebagai realitas 

keilmuan, yakni sanad, perawi, serta proses transmisi hadis dari satu generasi ke generasi berikutnya. 

Dengan begitu, hadis diposisikan sebagai fenomena historis sekaligus keilmuan yang keberadaannya 

bergantung pada kesinambungan periwayatan dan legitimasi komunitas ilmiah Islam. Ontologi ilmu 

hadis, dalam kerangka ini, bersifat majemuk karena hadis muncul sebagai teks normatif, peristiwa 

historis, dan hasil transmisi sosial-keagamaan. 

Pemahaman tersebut selaras dengan kajian terkini yang menempatkan hadis sebagai entitas 

pengetahuan yang kompleks. Fadzli dkk. (Muhammad Fadzli et al., 2025) menegaskan bahwa 

ontologi ilmu hadis tidak dapat disederhanakan pada teks semata, melainkan harus mencakup 

dimensi historis dan struktural periwayatan yang membentuk otoritas hadis. Hadis dipahami sebagai 

bagian dari tradisi keilmuan Islam yang dinamis, berkembang, dan diuji melalui mekanisme ilmiah 

yang mapan, seperti kritik sanad dan matan. Perspektif ini memperkuat posisi hadis sebagai objek 

kajian ilmiah yang memiliki legitimasi metodologis. 

Selanjutnya, dalam BAB II Ilmu Hadis, Munzier Suparta menguraikan kedudukan hadis 

sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an. Pembahasan ini memperjelas dimensi 

ontologis hadis sebagai sumber normatif yang mengikat. Suparta menegaskan bahwa kewajiban 

mengikuti hadis didasarkan pada dalil naqli, berupa perintah Al-Qur’an untuk menaati Rasulullah  صلى الله عليه وسلم, 

serta dalil aqli, yaitu rasionalitas iman kepada kerasulan Nabi. Dengan demikian, hadis tidak hanya 

eksis sebagai data sejarah, tetapi juga sebagai entitas normatif yang membentuk hukum, akhlak, dan 

praktik keagamaan umat Islam. 

Dimensi normatif hadis tersebut ditegaskan oleh ayat-ayat Al-Qur’an, seperti QS. Ali ‘Imran 

[3]: 32: 

فِرِينَ   َ لََ يُحِبُّ ٱلۡكََٰ سُولََۖ فَإنِ توََلهوۡاْ فَإنِه ٱللَّه َ وَٱلره    ٣٢قلُۡ أطَِيعوُاْ ٱللَّه

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

477 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

32. Katakanlah: "Taatilah Allah dan Rasul-Nya; jika kamu berpaling, maka sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang kafir" 

QS. An-Nisa’ [4]: 59: 

زَعۡتمُۡ  سُولَ وَأوُْلِي ٱلۡۡمَۡرِ مِنكُمَۡۖ فَإنِ تنَََٰ َ وَأطَِيعوُاْ ٱلره اْ أطَِيعوُاْ ٱللَّه َٰٓأيَُّهَا ٱلهذِينَ ءَامَنوَُٰٓ سُولِ إِن كُنتمُۡ  يََٰ ِ وَٱلره  فِي شَيۡءٖ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّه

لِكَ خَيۡرٞ وَأحَۡسَنُ تأَۡوِيلًا   ِ وَٱلۡيَوۡمِ ٱلَٰۡۡٓخِرِِۚ ذََٰ    ٥٩تؤُۡمِنوُنَ بِٱللَّه

59. Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di 

antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia 

kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan 

hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya 

dan QS. Al-Hasyr [59]: 7: 

َ شَدِيدُ ٱلۡعِ  ََۖ إِنه ٱللَّه كُمۡ عَنۡهُ فَٱنتهَُواِْۚ وَٱتهقوُاْ ٱللَّه سُولُ فَخُذوُهُ وَمَا نَهَىَٰ كُمُ ٱلره    ٧قَابِ  وَمَآَٰ ءَاتىََٰ

7. Apa yang diberikan Rasul kepadamu, maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu, 

maka tinggalkanlah. Dan bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah amat keras hukumannya 

yang secara eksplisit menempatkan Rasulullah  صلى الله عليه وسلم sebagai otoritas yang wajib ditaati. Ayat-ayat ini 

menunjukkan bahwa secara ontologis hadis tidak terpisah dari sistem wahyu, melainkan hadir 

sebagai penjelas, penguat, dan pengimplementasi Al-Qur’an. Dalam konteks ini, hadis memiliki 

status keberadaan yang sah dan mengikat dalam struktur ajaran Islam, sebagaimana ditegaskan pula 

oleh Nurdin dkk. (Nurdin et al., n.d.) bahwa hadis merupakan bagian integral dari sistem ontologis 

ajaran dan pendidikan Islam. 

Meskipun demikian, Munzier Suparta juga menegaskan dimensi historis hadis yang tidak 

dapat diabaikan. Hadis tidak turun dalam bentuk mushaf seperti Al-Qur’an, melainkan melalui 

proses periwayatan lisan yang panjang sebelum mengalami kodifikasi. Fakta ini menempatkan hadis 

sebagai entitas historis yang menuntut kajian ilmiah melalui kaidah-kaidah ilmu hadis. Perspektif ini 

selaras dengan Wendry (Wendry, 2022) yang menekankan bahwa hadis merupakan hasil interaksi 

antara teks, perawi, dan konteks sosial-budaya, sehingga keberadaannya harus dipahami dalam 

kerangka sejarah dan dinamika intelektual Islam. 

Ontologi ilmu hadis menurut Suparta juga tercermin dalam pembagian ilmu hadis menjadi 

hadis riwāyah dan hadis dirāyah. Hadis riwāyah memfokuskan kajian pada keberadaan hadis sebagai 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

478 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

berita yang ditransmisikan, sedangkan hadis dirāyah mengkaji kaidah, syarat, dan prinsip penilaian 

hadis. Pembagian ini menunjukkan bahwa hadis sebagai objek ilmu memiliki dua lapisan ontologis, 

yakni sebagai realitas empiris berupa riwayat dan sebagai objek analisis kritis dalam tradisi keilmuan. 

Hal ini sejalan dengan Ali dkk. (Ali et al., 2024) yang menegaskan bahwa ontologi ilmu hadis 

mencakup dimensi empiris dan epistemik secara bersamaan. 

Lebih lanjut, Suparta menegaskan adanya ijma‘ ulama dalam menerima hadis sebagai sumber 

hukum Islam. Kesepakatan ini menunjukkan bahwa secara ontologis hadis telah diterima sebagai 

entitas pengetahuan yang sah dan otoritatif sejak masa sahabat hingga generasi ulama setelahnya. 

Praktik para sahabat yang senantiasa merujuk kepada sunnah Nabi dalam penyelesaian persoalan 

hukum menunjukkan bahwa hadis tidak hanya eksis secara teoritis, tetapi juga berfungsi secara 

praksis dalam kehidupan umat Islam. Hal ini diperkuat oleh Nur Alim dkk. (Nur Alim, 2025) yang 

menegaskan bahwa eksistensi hadis sebagai objek ilmu bersifat historis sekaligus aplikatif. 

Namun demikian, dari perspektif kritik akademik, pemaparan Munzier Suparta masih 

cenderung menempatkan dimensi normatif hadis sebagai kerangka dominan, sementara problem 

ontologis hadis dalam konteks modern (seperti relasi hadis dengan perubahan sosial, kritik historis 

kontemporer, dan tantangan studi hadis interdisipliner) belum dibahas secara eksplisit. Di sinilah 

letak inovasi ontologis yang dapat dikembangkan dari pemikiran Suparta, yaitu dengan membaca 

hadis sebagai entitas normatif-historis yang terbuka terhadap dialog metodologis lintas disiplin, tanpa 

mereduksi otoritas keagamaannya. Pendekatan ini memungkinkan ilmu hadis tetap berakar pada 

tradisi klasik, sekaligus adaptif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan modern. Dengan 

demikian, ontologi ilmu hadis tidak hanya bersifat defensif terhadap kritik, tetapi juga produktif 

dalam menjawab tantangan studi Islam kontemporer. 

Secara keseluruhan, ontologi ilmu hadis menurut Munzier Suparta dapat dipahami sebagai 

kajian tentang hadis sebagai entitas normatif-historis yang memiliki posisi sentral dalam struktur 

ilmu keislaman. Hadis hadir sebagai sumber hukum, objek kajian ilmiah, serta fenomena sejarah 

yang hidup dalam tradisi intelektual Islam. Pemahaman ontologis ini menjadi fondasi penting bagi 

pengembangan kajian epistemologi dan aksiologi ilmu hadis, sekaligus memperkuat relevansi ilmu 

hadis dalam konteks studi Islam kontemporer. 

2. Epistemologi Ilmu Hadis menurut Munzier Suparta 

Epistemologi ilmu hadis berkaitan dengan bagaimana pengetahuan tentang hadis diperoleh, 

diverifikasi, dan dinilai kebenarannya dalam tradisi keilmuan Islam. Fokus epistemologis ini 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

479 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

mencakup sumber pengetahuan hadis, metode perolehan dan pengujian hadis, serta kriteria yang 

digunakan untuk menentukan keabsahan dan validitasnya sebagai dasar ajaran dan hukum Islam. 

Dalam kerangka ini, Munzier Suparta menempatkan ilmu hadis sebagai disiplin keilmuan yang 

memiliki sistem epistemik yang mapan, terstruktur, dan bertanggung jawab secara ilmiah, sehingga 

pengetahuan hadis tidak lahir secara dogmatis, melainkan melalui mekanisme ilmiah yang dapat 

dipertanggungjawabkan. 

Dalam BAB III Ilmu Hadis, Munzier Suparta menguraikan sumber pengetahuan ilmu hadis 

dengan menegaskan bahwa hadis diperoleh melalui jalur periwayatan yang bersambung hingga 

Rasulullah  صلى الله عليه وسلم. Pengetahuan hadis bersumber dari riwayat para sahabat yang menerima langsung 

ajaran Nabi, kemudian diteruskan oleh tabi‘in dan generasi setelahnya melalui mekanisme transmisi 

yang terjaga. Suparta menekankan bahwa sumber hadis bersifat kolektif dalam jaringan sanad, bukan 

hasil pengalaman individual atau intuisi personal. Hal ini sejalan dengan pandangan klasik ulama 

hadis seperti Ibn al-Ṣalāḥ yang menegaskan bahwa otoritas hadis bertumpu pada kesinambungan 

sanad dan kejujuran perawi ( ابن الصلًح, n.d.) 

Lebih lanjut, Suparta menegaskan bahwa legitimasi epistemologis hadis tidak hanya 

ditentukan oleh keberadaan sanad, tetapi juga oleh kredibilitas para perawi. Oleh karena itu, ilmu 

hadis mengembangkan perangkat epistemik berupa ʿilm al-rijāl, jarḥ wa taʿdīl, serta klasifikasi 

generasi perawi. Melalui perangkat ini, kebenaran hadis tidak diterima secara apriori, tetapi diperoleh 

melalui proses evaluasi yang sistematis dan berlapis. Pandangan ini selaras dengan al-Khaṭīb al-

Baghdādī yang menekankan bahwa keabsahan pengetahuan hadis bergantung pada integritas moral 

dan kapasitas intelektual perawi   ( البغدادي, n.d.). 

Selanjutnya, dalam BAB IV Ilmu Hadis, Munzier Suparta membahas metode perolehan dan 

verifikasi hadis secara operasional. Ia menjelaskan bahwa epistemologi ilmu hadis bertumpu pada 

dua pendekatan utama, yaitu kritik sanad dan kritik matan. Kritik sanad berfungsi menilai 

kesinambungan periwayatan, keadilan (ʿadālah) dan kedhabitan (ḍabṭ) perawi, serta kemungkinan 

adanya cacat tersembunyi (ʿillah). Sementara itu, kritik matan diarahkan untuk menilai kesesuaian 

isi hadis dengan Al-Qur’an, hadis yang lebih kuat, prinsip rasionalitas, serta realitas sejarah. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa ilmu hadis tidak hanya berfokus pada transmisi teks, tetapi juga 

pada rasionalitas isi dan koherensi makna, sebagaimana ditegaskan oleh Yusuf al-Qaradawi dalam 

Kayfa Nataʿāmal maʿa al-Sunnah al-Nabawiyyah. 

Dalam kerangka epistemologis ini, Suparta menegaskan bahwa ilmu hadis bersifat kritis dan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

480 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

reflektif. Hadis tidak diterima semata-mata karena diklaim berasal dari Nabi, tetapi karena lolos dari 

serangkaian pengujian metodologis yang ketat. Karakter epistemik ini menunjukkan bahwa ilmu 

hadis memiliki kemiripan dengan prinsip-prinsip dasar metode ilmiah modern, terutama dalam hal 

verifikasi sumber, evaluasi data, dan konsistensi internal. Fazlur Rahman juga menilai bahwa tradisi 

kritik hadis klasik mencerminkan kesadaran metodologis yang tinggi dalam sejarah intelektual Islam 

(Rahman, n.d.). 

Lebih jauh, dalam BAB VI Ilmu Hadis, Munzier Suparta menguraikan kriteria kebenaran dan 

keabsahan hadis sebagai puncak dari proses epistemologis. Ia menjelaskan bahwa hadis dinilai sahih 

apabila memenuhi syarat sanad yang bersambung, perawi yang adil dan dhabith, tidak mengandung 

syudzudz, serta bebas dari ʿillah. Klasifikasi hadis menjadi sahih, hasan, dan da‘if merupakan hasil 

akhir dari proses epistemik yang panjang dan kompleks, bukan sekadar kategorisasi teknis. Hal ini 

sejalan dengan pandangan al-Nawawi yang menegaskan bahwa penilaian hadis merupakan hasil 

ijtihad ilmiah yang bersifat probabilistik, bukan kepastian mutlak. 

Suparta juga menekankan bahwa kebenaran hadis dalam ilmu hadis bersifat bertingkat 

(gradual), sehingga epistemologi hadis mengakui adanya derajat validitas pengetahuan. Pandangan 

ini menunjukkan kematangan epistemologis ilmu hadis dalam menyadari keterbatasan manusia 

dalam mencapai kebenaran absolut. Dalam konteks filsafat ilmu, pendekatan ini sejalan dengan 

konsep fallibilitas pengetahuan yang dikemukakan oleh Karl Popper, meskipun berkembang dalam 

kerangka epistemologi Islam yang khas. 

Secara keseluruhan, epistemologi ilmu hadis menurut Munzier Suparta menunjukkan bahwa 

pengetahuan hadis diperoleh melalui sumber yang terjaga, diverifikasi dengan metode ilmiah yang 

ketat, dan dinilai berdasarkan kriteria keabsahan yang disepakati secara kolektif oleh ulama. 

Epistemologi ini menempatkan ilmu hadis sebagai disiplin keilmuan yang tidak hanya berakar kuat 

pada tradisi klasik, tetapi juga memiliki relevansi dengan prinsip-prinsip keilmuan modern. Dengan 

fondasi epistemologis yang kokoh, ilmu hadis mampu mempertahankan otoritasnya sebagai sumber 

ajaran Islam sekaligus membuka ruang dialog metodologis dalam konteks studi Islam kontemporer. 

3. Aksiologi Ilmu Hadis menurut Munzier Suparta 

Aksiologi ilmu hadis berkaitan dengan tujuan, fungsi, serta nilai guna ilmu hadis bagi 

kehidupan keagamaan, sosial, dan keilmuan umat Islam. Dalam kerangka ini, Munzier Suparta 

menempatkan ilmu hadis bukan semata-mata sebagai disiplin teoritis, tetapi sebagai instrumen 

normatif dan praktis yang mengarahkan pemahaman, pengamalan, serta pengembangan ajaran 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

481 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Islam. Aksiologi ilmu hadis menegaskan mengapa hadis harus dipelajari, diverifikasi, dan 

diamalkan, serta bagaimana kontribusinya dalam membentuk struktur hukum, etika, dan peradaban 

Islam. 

Dalam BAB II Ilmu Hadis, Munzier Suparta memulai pembahasan aksiologis dengan 

menegaskan kedudukan hadis sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an. Penegasan ini 

memiliki implikasi aksiologis yang kuat, karena menjadikan hadis sebagai rujukan normatif yang 

wajib diikuti dalam penetapan hukum, pembentukan akhlak, dan pengaturan kehidupan sosial umat 

Islam. Suparta menunjukkan bahwa tanpa hadis, ajaran Islam tidak dapat dipahami secara utuh, 

sebab Al-Qur’an banyak memuat perintah yang bersifat global dan membutuhkan penjelasan praktis 

dari Sunnah Nabi  صلى الله عليه وسلم. 

Nilai aksiologis hadis sebagai sumber hukum ditegaskan melalui dalil naqli dan aqli. Ayat-ayat 

Al-Qur’an seperti QS. Ali ‘Imran [3]: 32, QS. An-Nisa’ [4]: 59, dan QS. Al-Hasyr [59]: 7 secara 

eksplisit memerintahkan ketaatan kepada Rasulullah  صلى الله عليه وسلم, yang secara langsung mengafirmasi otoritas 

hadis. Dalam perspektif aksiologi, perintah ini menunjukkan bahwa tujuan utama ilmu hadis adalah 

menjamin keterikatan umat Islam terhadap bimbingan Rasulullah  صلى الله عليه وسلم secara autentik dan bertanggung 

jawab. Hal ini sejalan dengan pandangan Azami (2015) yang menegaskan bahwa sunnah Nabi 

merupakan medium utama transmisi nilai-nilai Islam dalam praktik sosial umat Islam (Azami, n.d.). 

Lebih lanjut, Suparta menegaskan bahwa penerimaan hadis sebagai sumber hukum juga 

diperkuat oleh ijma‘ ulama sejak masa sahabat hingga generasi berikutnya. Praktik para sahabat yang 

senantiasa merujuk kepada Sunnah Nabi dalam penyelesaian persoalan hukum menunjukkan bahwa 

hadis tidak hanya memiliki nilai normatif, tetapi juga nilai praksis dalam kehidupan umat Islam. Dari 

sudut aksiologi, ijma‘ ini menunjukkan bahwa ilmu hadis berfungsi menjaga kesinambungan nilai 

dan otoritas keagamaan Islam lintas generasi. Pandangan ini diperkuat oleh Hallaq (2019) yang 

menyatakan bahwa tradisi hukum Islam bertumpu pada integrasi Al-Qur’an dan Sunnah sebagai 

sumber nilai normatif yang hidup (Hallaq, 2019) . 

Fungsi aksiologis hadis semakin tampak ketika Suparta membahas relasi fungsional hadis 

terhadap Al-Qur’an. Hadis berperan sebagai bayān yang menjelaskan, merinci, mengkhususkan, 

bahkan menetapkan hukum yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur’an. Fungsi bayān 

al-taqrīr, bayān al-tafsīr, bayān al-tasyrī‘, dan bayān al-nasakh menunjukkan bahwa hadis memiliki 

nilai instrumental yang sangat tinggi dalam operasionalisasi ajaran Islam. Dalam konteks aksiologi, 

fungsi-fungsi ini menegaskan bahwa ilmu hadis bertujuan memastikan ajaran Islam dapat diterapkan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

482 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

secara konkret, sistematis, dan kontekstual dalam kehidupan umat. 

Memasuki BAB IV Ilmu Hadis, Suparta mengaitkan nilai aksiologis hadis dengan metode 

verifikasi dan pengujian riwayat. Kritik sanad dan kritik matan bukan sekadar prosedur teknis, 

melainkan mekanisme etis untuk menjaga kemurnian ajaran Nabi  صلى الله عليه وسلم dari distorsi dan manipulasi. 

Dari perspektif aksiologi, metode ini menunjukkan bahwa ilmu hadis berfungsi sebagai penjaga 

otentisitas nilai-nilai Islam, sehingga umat tidak mengamalkan ajaran yang keliru atau tidak sahih. 

Hal ini sejalan dengan temuan Brown (2020) yang menegaskan bahwa tradisi kritik hadis merupakan 

bentuk tanggung jawab moral ulama terhadap kebenaran agama (Brown, 2020). 

Nilai etis ilmu hadis semakin jelas ketika Suparta menegaskan bahwa hadis yang bertentangan 

dengan Al-Qur’an, akal sehat, atau fakta sejarah yang mapan tidak dapat diterima. Prinsip ini 

menunjukkan bahwa ilmu hadis tidak hanya berorientasi pada pelestarian tradisi, tetapi juga pada 

pemeliharaan rasionalitas dan kemaslahatan umat. Dalam konteks kontemporer, pendekatan ini 

relevan dengan upaya menolak ekstremisme dan penyalahgunaan hadis untuk kepentingan ideologis. 

Studi Rahman (2021) menegaskan bahwa pemahaman hadis yang bertanggung jawab secara 

metodologis berkontribusi besar terhadap moderasi Islam (Rahman, 2021). 

Dalam BAB VI Ilmu Hadis, Suparta menguraikan klasifikasi hadis sahih, hasan, dan da‘if 

sebagai hasil akhir dari proses epistemik yang panjang. Secara aksiologis, klasifikasi ini berfungsi 

sebagai panduan praktis bagi ulama, pendidik, dan masyarakat dalam menentukan hadis mana yang 

dapat dijadikan hujjah dalam akidah, hukum, dan akhlak. Penegasan bahwa kebenaran hadis bersifat 

bertingkat menunjukkan kedewasaan aksiologi ilmu hadis dalam mengakui kompleksitas realitas dan 

keterbatasan manusia dalam mencapai kepastian absolut. 

Aksiologi ini relevan dengan kajian kontemporer yang menempatkan ilmu hadis sebagai 

instrumen etis dalam pendidikan dan kehidupan sosial. Nurdin dkk. (2025) menegaskan bahwa ilmu 

hadis berfungsi membentuk karakter religius, etika sosial, dan kesadaran kritis peserta didik dalam 

pendidikan Islam (Nurdin et al., n.d.). Demikian pula Nur Alim dkk. (2025) menekankan bahwa 

aksiologi ulumul hadis berkontribusi langsung pada penguatan nilai moral dan spiritual umat Islam 

di tengah tantangan modernitas (Nur Alim, 2025). 

Secara keseluruhan, aksiologi ilmu hadis menurut Munzier Suparta menegaskan bahwa ilmu 

hadis bertujuan menjaga kemurnian ajaran Islam, mengarahkan praktik keagamaan umat, serta 

menanamkan nilai etis, moral, dan sosial yang bersumber dari Sunnah Nabi  صلى الله عليه وسلم. Dengan 

mengintegrasikan kedudukan normatif hadis, metode verifikasi ilmiah, dan klasifikasi keabsahan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

483 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

riwayat, ilmu hadis tampil sebagai disiplin yang tidak hanya mempertahankan tradisi klasik, tetapi 

juga relevan dan fungsional dalam menjawab tantangan kajian Islam kontemporer. 

4. Analisis Filosofis 

Analisis filosofis terhadap pemikiran Munzier Suparta tentang ilmu hadis menunjukkan bahwa 

bangunan keilmuannya bersifat integratif dan sistemik, mencakup dimensi ontologis, epistemologis, 

dan aksiologis secara berimbang. Dalam kerangka ontologi, Suparta memandang hadis sebagai 

realitas normatif-historis, yakni teks keagamaan yang bersumber dari wahyu melalui Rasulullah  صلى الله عليه وسلم 

sekaligus terikat pada konteks sejarah periwayatan manusia. Pandangan ini menegaskan bahwa hadis 

bukan sekadar dokumen historis, tetapi entitas keilmuan yang memiliki otoritas normatif dan makna 

transhistoris. Dengan demikian, karakter filsafat ilmu hadis Suparta menolak dikotomi antara 

kesakralan wahyu dan fakta sejarah, sebagaimana ditegaskan pula oleh Fazlur Rahman bahwa 

sunnah harus dipahami sebagai nilai normatif yang lahir dari praktik historis Nabi (Rahman, 2021). 

Kesatuan ontologi tersebut secara konsisten berlanjut pada dimensi epistemologi. Suparta 

menegaskan bahwa pengetahuan hadis diperoleh melalui integrasi wahyu, rasio, dan tradisi ilmiah 

ulama. Wahyu menjadi sumber nilai kebenaran, rasio berfungsi sebagai alat kritik dan verifikasi, 

sementara tradisi ilmiah hadis (ʿulūm al-ḥadīth) menjadi mekanisme metodologis yang menjamin 

keabsahan pengetahuan. Kritik sanad dan kritik matan yang diuraikan Suparta bukan hanya prosedur 

teknis, tetapi manifestasi epistemologi Islam yang menjunjung rasionalitas etis dan akuntabilitas 

ilmiah. Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Jonathan A. C. Brown yang menegaskan bahwa 

tradisi kritik hadis merupakan salah satu bentuk rasionalitas paling maju dalam sejarah ilmu 

keislaman (Brown, 2020). 

Dalam konteks ini, epistemologi ilmu hadis menurut Suparta menunjukkan corak moderat dan 

integratif. Ia tidak menempatkan rasio sebagai otoritas absolut yang menegasikan wahyu, tetapi juga 

tidak memposisikan teks hadis secara literalistik tanpa kritik. Integrasi wahyu dan rasio ini 

memperlihatkan karakter filsafat ilmu hadis yang terbuka terhadap dialog metodologis, sebagaimana 

juga ditekankan oleh Yusuf al-Qaradawi bahwa pemahaman sunnah harus mempertimbangkan 

maqāṣid, konteks, dan realitas sosial ( 2022القرضاوي,   ). Dengan demikian, epistemologi Suparta 

berfungsi sebagai jembatan antara otoritas tradisi dan tuntutan intelektual modern. 

Dimensi aksiologi menjadi puncak dari bangunan filosofis tersebut. Suparta menegaskan 

bahwa tujuan akhir ilmu hadis bukan hanya menghasilkan klasifikasi sahih, hasan, dan da‘if, tetapi 

memastikan bahwa hadis berfungsi sebagai pedoman etis, moral, dan sosial bagi umat Islam. Ilmu 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

484 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

hadis berperan menjaga kemurnian ajaran Nabi  صلى الله عليه وسلم sekaligus mengarahkan praktik keagamaan yang 

bertanggung jawab dan kontekstual. Dalam perspektif filsafat ilmu, aksiologi ini menunjukkan 

bahwa ilmu hadis bersifat normatif-praksis, bukan netral nilai. Pandangan ini sejalan dengan Wael 

B. Hallaq yang menyatakan bahwa tradisi hukum dan hadis Islam selalu berorientasi pada 

pembentukan etika sosial dan peradaban (Hallaq, 2019). 

Kontribusi pemikiran Munzier Suparta terhadap pengembangan studi hadis terletak pada 

kemampuannya menyusun ilmu hadis sebagai sistem keilmuan yang utuh dan relevan. Ia berhasil 

mengartikulasikan kesinambungan antara ontologi hadis sebagai sumber normatif, epistemologi 

hadis sebagai ilmu kritis-verifikatif, dan aksiologi hadis sebagai pedoman kehidupan umat. Dalam 

konteks kontemporer, kerangka ini membuka ruang bagi pengembangan studi hadis interdisipliner 

tanpa kehilangan legitimasi keagamaannya. Hal ini diperkuat oleh temuan Nur Alim dkk. (2025) 

yang menegaskan bahwa integrasi filsafat ilmu dalam ulumul hadis berkontribusi besar terhadap 

penguatan metodologi dan relevansi kajian hadis modern (Nur Alim, 2025). 

Secara filosofis, pemikiran Suparta menunjukkan bahwa ilmu hadis tidak berada dalam posisi 

defensif terhadap kritik modern, melainkan produktif dan adaptif. Ontologi normatif-historisnya 

memungkinkan hadis dipahami secara kontekstual, epistemologinya menjamin validitas ilmiah, dan 

aksiologinya memastikan kebermanfaatan sosial. Dengan demikian, filsafat ilmu hadis Munzier 

Suparta dapat dipandang sebagai model integratif yang tidak hanya melestarikan tradisi klasik, tetapi 

juga memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan studi hadis di era kontemporer, 

sebagaimana ditekankan pula oleh Ali dkk. (2024) bahwa masa depan ilmu hadis terletak pada 

integrasi metodologi klasik dan pendekatan filsafat ilmu (Ali et al., 2024). 

KESIMPULAN DAN SARAN  

Kajian terhadap pemikiran Munzier Suparta menunjukkan bahwa ilmu hadis dipahami 

sebagai disiplin keilmuan yang memiliki fondasi filosofis yang utuh, mencakup dimensi 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis secara terpadu. Hadis tidak diposisikan sekadar 

sebagai teks normatif yang statis, melainkan sebagai entitas normatif-historis yang hidup 

dalam tradisi keilmuan Islam. Dengan kerangka ini, ilmu hadis hadir sebagai jembatan antara 

wahyu dan realitas sosial, antara otoritas keagamaan dan rasionalitas ilmiah. 

Dari sisi epistemologi, pemikiran Munzier Suparta menegaskan pentingnya integrasi 

antara transmisi riwayat yang ketat dan pengujian rasional terhadap isi hadis. Metode kritik 

sanad dan matan dipahami bukan hanya sebagai prosedur teknis, tetapi sebagai manifestasi 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

485 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

tanggung jawab ilmiah dan etis dalam menjaga otentisitas ajaran Islam. Pendekatan ini 

memperlihatkan bahwa kebenaran hadis dibangun melalui dialog antara wahyu, rasio, dan 

tradisi keilmuan yang mapan. 

Sementara itu, secara aksiologis, ilmu hadis diarahkan untuk membentuk orientasi 

praksis keagamaan yang berlandaskan nilai moral, etika sosial, dan kemaslahatan umat. Ilmu 

hadis tidak berhenti pada validasi teks, tetapi berfungsi mengarahkan pemahaman dan 

pengamalan ajaran Islam secara moderat, kontekstual, dan bertanggung jawab. Dalam konteks 

ini, ilmu hadis menjadi instrumen pembentukan peradaban, bukan sekadar penjaga tradisi. 

Dengan demikian, kontribusi pemikiran Munzier Suparta terletak pada upayanya 

menghadirkan ilmu hadis sebagai disiplin yang berakar kuat pada tradisi klasik, namun tetap 

terbuka terhadap dialog interdisipliner dan tantangan kajian kontemporer. Kerangka filosofis 

yang ditawarkannya memungkinkan ilmu hadis berkembang secara produktif, adaptif, dan 

relevan, tanpa kehilangan legitimasi normatifnya sebagai sumber otoritatif dalam Islam. 

DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, M. A., Wahid, A., & Yasin, T. H. (2024). The Digital Turn in Ḥadīth Studies: Ethical 

Foundations and Strategic Directions. El-Sunan: Journal of Hadith and Religious 

Studies, 3(1), 1–14. https://doi.org/10.22373/el-sunan.v3i1.6274 

Ali, U., Anshari, M. H. A., Faqih, M. A., Fatahillah, D. F., & Hasbillah, A. ‘Ubaydi. (2024). 

Ilmu Ilat Hadis Kajian Aspek Ontologi, Epistimologi dan Aksiologi. Journal of 

Comprehensive Science (JCS), 3(8), 4032–4041. https://doi.org/10.59188/jcs.v3i8.830 

Altsaury, R. A. A., & Rahmawati, A. (n.d.). The Epistemology of Sunnah as a Pillar of 

Transformative Curriculum in Islamic Education: A Thematic Study of Scientific Hadith. 

at-Tirmisi, M. M. (n.d.). Manhaj Dzawi Al-Nazhar. 1974. 

Azami, A. (2015). Studies in Hadith Methodology and Literature. 

Brown, J. A. c. (2020). Hadith: Muhammad’s Legacy. 

Daffa, M., & Utomo, A. H. (2025). ISLAMIC EPISTEMOLOGY IN THE THOUGHT OF 

ḤASAN ḤANAFĪ AND FAZLUR RAHMAN ON THE GENEALOGY OF ḤADĪTH. 

Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy and Mysticism, 11(1), 191–212. 

https://doi.org/10.20871/kpjipm.v11i1.415 

Hallaq, W. B. (2019). Restating Orientalism. 

Hikmawati, I., & Masrur, A. (n.d.). Comparative Epistemology of Hadith Criticism: A 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

486 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Paradigmatic Analysis between the Textual Tradition and the Rational Tradition. 

Muhammad Fadzli, Albarra Gilang Andika, Siti Sarah Muhamad, & Andi Rosa. (2025). 

Filasafat Ilmu dalam Kajian Ilmu Hadis: Telaah Tentang Epistemologi, Ontologi, dan 

Aksiologi. IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(2), 150–157. 

https://doi.org/10.59841/ihsanika.v3i2.2643 

Nur Alim, S. K. (2025). Ulumul Hadis (Aspek Ontologi, Epistemologi, Aksiologi). 

https://doi.org/10.5281/ZENODO.15873802 

Nurdin, A. C., Sulfiana, S., Miro, A. B., & Palangkey, R. D. (n.d.). ONTOLOGI, 

EPISTIMOLOGI DAN AKSIOLOGI HADIS DALAM MEMBANGUN NILAI-NILAI 

PENDIDIKAN ISLAM. 

Rahman, F. (n.d.). Islamic Methodology in History. 

Rahman, F. (2021). Islam and Modernity. 

Wendry, N. (2022). Epistemologi Studi Hadis Kawasan: Konsep, Awal Kemunculan, dan 

Dinamika. AL QUDS : Jurnal Studi Alquran dan Hadis, 6(3). 

https://doi.org/10.29240/alquds.v6i3.5681. 

 

 

 

 

 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

