
 
 
 
 
 

 

514 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

REVITALISASI PENDIDIKAN ISLAM : KONSEP FITRAH DAN HANIF SEBAGAI 

LANDASAN FILOSOFIS DAN PRAKTIS 

 

Muhammad Qusairi1, Tarwilah2, Suraijiah3 

1,2,3UIN Antasari Banjarmasin 

Email: muhammadqusairi47@gmail.com1, tarwilahwiwi@gmail.com2, suraijiah@gmail.com3         

 

Abstrak: Pendidikan Islam modern menghadapi tantangan disorientasi akibat arus sekularisme 

dan disrupsi digital, yang sering kali mereduksi pendidikan menjadi sekadar transfer 

pengetahuan kognitif semata. Artikel ini bertujuan untuk merevitalisasi landasan filosofis 

pendidikan Islam melalui rekonstruksi konsep antropologis fitrah (potensi bawaan) dan hanif 

(konsistensi tauhid). Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

kepustakaan (library research). Data bersumber dari analisis eksegesis terhadap ayat-ayat Al-

Qur'an dan Hadis, serta sintesis pemikiran tokoh pendidikan Islam klasik dan kontemporer. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fitrah adalah potensi ilahiah, intelektual, dan moral yang 

suci sejak lahir, sedangkan hanif adalah aktualisasi sikap lurus yang konsisten memegang 

kebenaran di tengah penyimpangan zaman. Temuan ini mematahkan teori Tabula Rasa dan 

Nativisme Barat. Implikasi praktisnya menuntut transformasi sistem pendidikan Islam, 

meliputi: (1) Kurikulum integratif yang menyeimbangkan lifeskills duniawi dan kesadaran 

ukhrawi; (2) Metodologi humanis berbasis bermain dan bercerita; (3) Penguatan peran guru 

sebagai murabbi dan penjaga moral di era digital; serta (4) Sinergitas tri pusat pendidikan 

(sekolah, keluarga, masyarakat). Kesimpulannya, pendidikan Islam sejatinya adalah proses 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) untuk menjaga fitrah agar tumbuh menjadi pribadi yang hanif, 

demi terwujudnya insan kamil yang berintegritas. 

Kata Kunci: Fitrah, Hanif, Pendidikan Islam, Filsafat Pendidikan, Karakter. 

Abstract: Modern Islamic education faces the challenge of disorientation due to secularism 

and digital disruption, which often reduce education to mere cognitive knowledge transfer. 

This article aims to revitalize the philosophical foundation of Islamic education by 

reconstructing the anthropological concepts of fitrah (innate potential) and hanif (consistent 

monotheism). This study employs a qualitative approach with a library research method. Data 

were derived from an exegetical analysis of Qur'anic verses and Hadith, as well as a synthesis 

of classical and contemporary Islamic educational thought. The results indicate that fitrah is 

a divine, intellectual, and moral potential inherent since birth, while hanif is the actualization 

of an upright attitude consistently holding onto the truth amidst contemporary deviations. 

These findings refute Western theories of Tabula Rasa and Nativism. The practical 

implications call for a transformation of the Islamic education system, including: (1) An 

integrative curriculum balancing worldly life skills and eschatological awareness; (2) 

Humanistic methodologies based on play and storytelling; (3) Strengthening the teacher's role 

as a murabbi (nurturer) and moral guardian in the digital era; and (4) Synergy among the 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
mailto:Muhammadqusairi47@gmail.com1
mailto:tarwilahwiwi@gmail.com2
mailto:suraijiah@gmail.com3


 
 
 
 
 

 

515 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

three education centers (school, family, community). In conclusion, Islamic education is 

essentially a process of tazkiyatun nafs (purification of the soul) to nurture fitrah so that it 

grows into a hanif personality, ultimately realizing the insan kamil (perfect human being) with 

integrity. 

Keywords: Fitrah, Hanif, Islamic Education, Philosophy Of Education, Character. 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) pada hakikatnya bukan sekadar proses mekanistik dalam 

mentransfer pengetahuan doktrinal dari pendidik kepada peserta didik. Lebih jauh dari itu, 

pendidikan Islam merupakan upaya sadar dan terencana untuk mentransformasi nilai-nilai 

ilahiah ke dalam kepribadian manusia. Namun, realitas pendidikan modern saat ini 

menghadapkan kita pada tantangan yang kompleks. Arus globalisasi yang membawa 

gelombang sekularisme dan pluralisme ekstrem sering kali mereduksi makna pendidikan 

menjadi sekadar pengasahan kognitif dan keterampilan teknis semata, seraya meminggirkan 

aspek fundamental kemanusiaan itu sendiri. Akibatnya, pendidikan agama kerap kehilangan 

ruhnya dan gagal membentuk karakter peserta didik yang memiliki ketahanan spiritual. 

Fenomena ini menjadi perhatian serius karena mencerminkan titik awal terbentuknya identitas 

keagamaan seseorang, yang kelak akan mempengaruhi keberhasilan proses pendidikan agama 

secara menyeluruh.1 

Krisis orientasi ini menyebabkan urgensi untuk meninjau kembali landasan filosofis 

pendidikan Islam menjadi tak terelakkan. Kita perlu menggali kembali konsep antropologis 

dalam Islam yang menjelaskan "siapa manusia itu" dan "bagaimana seharusnya ia dididik". 

Dalam konteks inilah, dua terminologi kunci dalam Al-Qur'an, yaitu fitrah dan hanif, 

menemukan relevansinya yang mendalam. Konsep fitrah dan hanif merupakan gagasan 

fundamental dalam pemahaman pendidikan agama Islam yang menjelaskan kondisi dasar 

manusia dalam hubungannya dengan keyakinan dan akhlak. Fitrah dipahami sebagai natur 

manusia yang bersih dan suci dari perspektif Islam, menggambarkan keadaan manusia sejak 

lahir yang memiliki predisposisi kepada kebenaran dan keimanan. Sedangkan hanif menunjuk 

pada sikap kemurnian tauhid yang berorientasi langsung kepada Allah tanpa campur tangan 

 
1 M. Quraish Shihab, Pengantar Tafsir al-Qur'an (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 45-48. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

516 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

atau penyimpangan terhadap akidah.2 

Fakta empiris dan kajian psikologi agama menunjukkan bahwa pendidikan yang 

dibangun di atas pengenalan aspek fitrah terbukti lebih efektif dalam menanamkan kesadaran 

religius yang alami dan bertahan lama (resilien). Hal ini sejalan dengan pandangan para 

pemikir besar Islam seperti Al-Ghazali dan Ibnu Taimiyyah, yang menegaskan bahwa tugas 

utama pendidikan adalah menjaga kemurnian fitrah ini agar tidak terkontaminasi oleh ideologi 

atau nilai yang menyimpang.3 Pendidikan yang mengabaikan aspek natural ini berisiko 

melahirkan individu yang mengalami keterpecahan kepribadian (split personality), di mana 

terdapat jurang pemisah antara pengetahuan agama yang dimilikinya dengan perilaku 

kesehariannya. 

Dalam konteks akademis, khususnya dalam studi Landasan Pendidikan Agama Islam, 

pembahasan mengenai dialektika fitrah dan hanif sangat relevan sebagai basis epistemologis 

dalam merancang kurikulum dan metode pengajaran. Pendidikan Islam tidak boleh hanya 

berhenti pada penyampaian doktrin semata, namun harus menjadi upaya membangun pribadi 

muslim yang berintegritas dan bersih dari pengaruh negatif.4 Dengan memiliki landasan 

filosofis yang kuat ini, para pendidik agama diharapkan mampu merumuskan strategi 

pembelajaran yang lebih autentik dan kontekstual, sekaligus memelihara kemurnian ajaran 

Islam sesuai tuntunan Al-Qur'an dan Hadis di tengah tantangan zaman yang semakin dinamis. 

Berangkat dari kegelisahan akademis tersebut, artikel ini bertujuan untuk melakukan 

kajian kritis dan sistematis terhadap konsep fitrah dan hanif serta implikasinya dalam 

pendidikan agama Islam. Studi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademis dalam 

pengembangan ilmu dan praktik pendidikan Islam di perguruan tinggi, serta menawarkan 

solusi paradigmatik bagi pembentukan karakter peserta didik yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga hanif dalam spiritualitasnya.5 

 
2 Lihat QS. Ar-Rum [30]: 30; bandingkan dengan analisis dalam Ahmad Fauzi Abdul Hamid, "The Role of Fitrah 

in Islamic Education: A Conceptual Analysis," Journal of Islamic Education Studies, Vol. 7, No. 1 (2019), 

hlm. 22-37. 
3 Syamsuddin Arif, Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Kajian Konseptual (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 

hlm. 102-110. 
4 Ahmad Fauzi Abdul Hamid, "The Role of Fitrah in Islamic Education: A Conceptual Analysis," Journal of 

Islamic Education Studies, Vol. 7, No. 1 (2019), hlm. 25. 
5 M. Quraish Shihab, Pengantar Tafsir al-Qur'an (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 48. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

517 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

METODE PENELITIAN 

Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Pemilihan jenis penelitian ini didasarkan pada objek kajian yang bersifat 

konseptual-teoretis, yaitu penelusuran makna mendalam mengenai konsep fitrah dan hanif. 

Mengingat kedua konsep ini berakar dari teks wahyu, maka penelitian ini tidak berupaya 

mencari data empiris lapangan berupa angka statistik, melainkan menggali pemahaman 

filosofis melalui penelaahan teks-teks otoritatif. Fokus utamanya adalah memahami hakikat 

manusia dalam perspektif Islam melalui interpretasi teks (hermeneutika) dan implikasinya 

terhadap bangunan pendidikan Islam.6 

Sumber Data 

Untuk mendapatkan pemahaman yang komprehensif dan valid, penelitian ini 

mengklasifikasikan sumber data ke dalam dua kategori utama: 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah ayat-ayat Al-Qur'an dan Hadis Nabi 

yang secara eksplisit maupun implisit berbicara mengenai fitrah dan hanif. Rujukan 

utamanya mengacu pada kitab-kitab tafsir mu'tabar (otoritatif) untuk mendapatkan 

penafsiran yang akurat dan terhindar dari bias pemahaman, antara lain: 

o Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, yang digunakan untuk 

membedah makna kontekstual ayat-ayat tentang fitrah (khususnya QS. Ar-

Rum: 30) dalam konteks keindonesiaan dan kemodernan.7 

o Tafsir Ibnu Katsir, sebagai representasi tafsir bil ma'tsur yang memberikan 

landasan klasik dan riwayat terhadap pemaknaan ayat.8 

o Kitab-kitab Hadis, khususnya Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari karya Ibn 

Hajar al-Asqalani 9dan Syarh Shahih Muslim karya Imam an-Nawawi10, yang 

 
6 Syamsuddin Arif, Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Kajian Konseptual (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 

hlm. 105. 
7 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 11 (Jakarta: Lentera Hati, 

2002), hlm. 83-85. 
8 Abdullah Bin Muhammad Bin 'Abdurrahman Bin Ishaq Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir (Bogor: Pustaka Imam 

Asy-Syafi, 2004), hlm. 371-373. 
9 Ibn Hajar al-'Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz III (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1379 H), hlm. 

248. 
10 Imam an-Nawawi, Syarh Shahih Muslim, Juz XVI (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.), hlm. 207-208. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

518 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

menjadi rujukan otoritatif dalam memahami hadis populer "setiap anak 

dilahirkan dalam keadaan fitrah". 

2. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder mencakup literatur-literatur pendidikan Islam yang ditulis 

oleh para pakar yang membahas relevansi kedua konsep tersebut dalam praksis 

pendidikan. Literatur ini dipilih untuk memperkuat analisis teoretis, meliputi: 

- Pemikiran Imam Al-Ghazali dalam Ihya' 'Ulumuddin yang membahas dimensi 

penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) sebagai upaya merawat fitrah.11 

- Analisis Yusuf Al-Qaradawi mengenai keterkaitan antara pendidikan dan iman 

dalam karyanya Al-Fitrah wa at-Tarbiyah.12 

- Kajian filosofis Hasan Langgulung dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

mengenai konsep manusia dan pendidikan yang menjadi pisau analisis dalam 

melihat tantangan pendidikan kontemporer.13 

Teknik Pengumpulan dan Analisis Data 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui metode dokumentasi, yaitu menelusuri, 

membaca, dan mencatat gagasan-gagasan penting dari berbagai literatur primer dan sekunder 

yang relevan dengan tema. Data yang terkumpul kemudian diklasifikasikan (taksonomi) 

berdasarkan tema bahasan: definisi ontologis, landasan epistemologis, dan implikasi aksiologis 

dalam pendidikan. 

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis). Proses ini 

dimulai dengan menginventarisasi ayat dan hadis terkait, kemudian menganalisis makna 

kebahasaan (semantik) dari kata dasar fathara dan hanafa. Selanjutnya, dilakukan komparasi 

pendapat para mufasir dan ahli pendidikan untuk menemukan titik temu (sintesis) konsep. 

Hasil analisis tersebut kemudian dikontekstualisasikan dengan kebutuhan kurikulum, metode, 

dan evaluasi dalam sistem pendidikan Islam modern, sehingga menghasilkan rumusan konsep 

pendidikan yang applicable (dapat diterapkan) namun tetap berlandaskan pada nilai-nilai 

 
11 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya' 'Ulumuddin, Juz III (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, t.t.), hlm. 12-14 
12 Yusuf al-Qaradawi, Al-Fitrah wa at-Tarbiyah (Kairo: Maktabah Wahbah, 1998), hlm. 21-24. 
13 Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-

Husna Baru, 1986), hlm. 43-45; lihat juga Syed M. Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam 

(Kuala Lumpur: ISTAC, 1991), hlm. 45. 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

519 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

fundamental Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Landasan Teologis-Filosofis : Dialektika Fitrah dan Hanif dalam Perspektif Islam 

Sebelum melangkah pada implikasi praktis dalam pendidikan, sangat krusial untuk 

mendudukkan secara jernih terminologi fitrah dan hanif sebagai basis ontologis manusia. 

Kedua konsep ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkelindan membentuk struktur 

antropologi Islam yang utuh. 

1. Dekonstruksi Makna Fitrah: Potensi Ilahiah Bawaan 

Secara etimologis, kata fitrah berakar dari kata fathara yang bermakna "membuka", 

"membelah", atau "menciptakan sesuatu dari ketiadaan/keadaan asal".14 Dalam Lisan al-'Arab, 

makna ini menyiratkan sebuah kejadian yang orisinal dan belum tersentuh perubahan. Namun, 

dalam terminologi pendidikan Islam, makna ini berkembang menjadi sebuah konsep teologis 

yang mendalam. Fitrah dipahami sebagai potensi dasar atau blue-print spiritual yang 

ditanamkan Allah Swt. ke dalam diri manusia sejak masa penciptaan. 

Merujuk pada QS. Ar-Rum [30]: 30, Allah Swt. berfirman mengenai perintah untuk 

menghadapkan wajah kepada agama yang hanif sebagai "fitrah Allah yang telah menciptakan 

manusia menurut fitrah itu". M. Quraish Shihab, dalam tafsirnya, memberikan analisis tajam 

bahwa fitrah dalam ayat ini adalah sebuah sistem nilai bawaan. Ia menegaskan bahwa manusia 

diciptakan dalam keadaan suci dan memiliki predisposisi (kecenderungan alami) untuk 

mengenal Tuhan serta mencintai kebenaran.15 Artinya, religiusitas dalam Islam bukanlah 

konstruksi sosial semata, melainkan insting natural yang inheren dalam diri manusia. 

Validitas konsep ini diperkuat oleh hadis Nabi Saw. yang diriwayatkan oleh Imam 

Bukhari: "Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua orang tuanyalah yang 

menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.16 Ibn Hajar al-Asqalani dalam Fath al-Bari 

menafsirkan hadis ini dengan sangat hati-hati. Beliau memaknai fitrah sebagai potensi 

kesiapan (isti'dad) untuk menerima kebenaran Islam. Jika dibiarkan tumbuh secara alami tanpa 

 
14 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab - Indonesia (Surabaya: Pustaka Progresif, 1997), hlm. 

1063. 
15 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 11 (Jakarta: Lentera Hati, 

2002), hlm. 83-85. 

 
16 HR. Al-Bukhari No. 1385; lihat Ibn Hajar al-'Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz III (Beirut: 

Dar al-Ma'rifah, 1379 H), hlm. 248. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

520 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

intervensi negatif, niscaya manusia akan menuju pada tauhid.17 

Pandangan ini sekaligus menjadi antitesis terhadap teori Tabula Rasa yang dipopulerkan 

oleh filsuf empirisme John Locke. Jika Locke memandang manusia lahir seperti "kertas putih 

kosong" yang netral, Islam memandang manusia lahir dengan membawa "software" kebaikan. 

Manusia tidak lahir kosong, tetapi lahir dengan membawa potensi akidah (keimanan), potensi 

akhlak (moralitas), dan potensi intelektual.18 Imam Al-Ghazali mempertegas hal ini dengan 

menyatakan bahwa jiwa manusia pada dasarnya suci dan siap menerima pantulan cahaya 

kebenaran, namun hawa nafsu dan lingkunganlah yang sering kali menjadi debu yang 

mengotori cermin hati tersebut.19 

Dengan demikian, fitrah bukan hanya tentang dimensi spiritual, melainkan integrasi 

holistik dari berbagai potensi: 

• Fitrah Keagamaan (Religious Instinct): Naluri untuk menyembah Dzat Yang Maha 

Kuasa. 

• Fitrah Intelektual: Kemampuan akal untuk membedakan yang haq dan yang bathil. 

• Fitrah Moral: Kecenderungan hati nurani untuk merindukan kebaikan dan keadilan.20 

2. Studi Komparatif: Konsep Fitrah Vis-a-Vis Teori Pendidikan Barat 

Untuk mempertegas orisinalitas konsep pendidikan Islam, perlu dilakukan komparasi 

kritis antara konsep fitrah dengan aliran-aliran filsafat pendidikan Barat yang dominan, yaitu 

Nativisme, Empirisme, dan Konvergensi. Hal ini penting untuk membuktikan bahwa Islam 

memiliki paradigma mandiri yang berbeda dari sekadar sintesis pemikiran manusia. 

Pertama, dalam menghadapi aliran Empirisme yang dimotori oleh John Locke dengan 

teori Tabula Rasa, Islam memiliki pandangan yang lebih optimis. Locke memandang manusia 

lahir bagaikan kertas putih kosong, di mana lingkungan (pendidikan) adalah penentu mutlak 

yang "menulis" kertas tersebut.21 Pandangan ini, meskipun memberikan peran besar pada 

pendidikan, menafikan potensi bawaan manusia. Dalam perspektif Islam, sebagaimana analisis 

Ibn Taimiyyah, manusia tidak lahir kosong (la ya'lamuna syai'an), tetapi lahir dengan bekal 

 
17 Ibn Hajar al-'Asqalani, Fath al-Bari..., hlm. 248. 
18 Bandingkan dengan Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan 

(Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru, 1986), hlm. 43-45. 
19 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya' 'Ulumuddin, Juz III (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, t.t.), hlm. 12-14 
20 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad fil Islam, Jilid I (Beirut: Dar as-Salam, 1992), hlm. 51-54. 
21 Lihat John Locke dalam An Essay Concerning Human Understanding (1689); bandingkan dengan kritik 

Muhammad Qutb dalam Manhaj at-Tarbiyah al-Islamiyah (Kairo: Dar asy-Syuruq, 1993), hlm. 15. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

521 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

quwwah (potensi/daya) untuk menerima kebaikan. Fitrah adalah "tinta emas" yang sudah ada, 

pendidikan hanya bertugas mengukirnya, bukan menciptakannya dari nol. 

Kedua, dibandingkan dengan aliran Nativisme Schopenhauer yang beranggapan bahwa 

perkembangan manusia semata-mata ditentukan oleh pembawaan lahir (genetik) dan 

pendidikan tidak berdaya mengubahnya, konsep fitrah menawarkan keseimbangan. Hadis 

Nabi Saw. tentang orang tua yang menjadikan anaknya "Yahudi, Nasrani, atau Majusi" adalah 

bantahan telak terhadap determinisme biologis. Islam mengakui faktor bawaan (fitrah), namun 

memberikan ruang yang sangat luas bagi ikhtiar pendidikan (tarbiyah) untuk merekayasa 

lingkungan. 

Ketiga, konsep fitrah melampaui teori Konvergensi William Stern yang mencoba 

menggabungkan faktor bawaan dan lingkungan. Fitrah dalam Islam bukan sekadar potensi 

biologis atau psikologis, melainkan potensi teologis-transendental. Ada "Perjanjian 

Primordial" (Mitsaq) antara ruh manusia dengan Allah (QS. Al-A'raf: 172) yang tidak dikenal 

dalam psikologi Barat. Dimensi inilah yang menjadikan pendidikan Islam unik; ia bukan hanya 

menumbuhkan potensi intelektual, tetapi "mengingatkan kembali" (reminder) manusia pada 

perjanjian sucinya dengan Tuhan. Oleh karena itu, Al-Attas menyebut tujuan pendidikan 

sebagai penanaman adab untuk melahirkan manusia yang sadar akan hakikat dirinya di 

hadapan Sang Pencipta.22 

3. Hakikat Hanif: Konsistensi Orientasi Tauhid 

Jika fitrah adalah "modal dasar", maka hanif adalah "arah gerak" atau orientasi hidup. 

Secara kebahasaan, hanif berasal dari kata hanafa yang memiliki makna paradoksal namun 

indah: "condong atau berpaling". Makna spesifiknya adalah berpaling dari kesesatan (al-

dhalalah) untuk condong kepada kebenaran (al-istiqamah).23 Lawan katanya adalah al-janaf, 

yang berarti condong kepada penyelewengan. 

Dalam narasi Al-Qur'an, predikat hanif dilekatkan secara kuat pada sosok Nabi Ibrahim 

a.s. Sebagaimana termaktub dalam QS. Ali 'Imran [3]: 67, Allah menegaskan: "Ibrahim 

bukanlah seorang Yahudi dan bukan pula seorang Nasrani, tetapi ia adalah seorang yang 

 
22 Syed M. Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1991), hlm. 53 
23 Ibn Manzur, Lisan al-'Arab, Juz II (Beirut: Dar Shadir, 1990), hlm. 335-336. 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

522 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

hanif lagi berserah diri (muslim), dan dia tidak termasuk orang-orang musyrik".24 Penggunaan 

istilah ini menegaskan bahwa hanif adalah sikap batin yang lurus, yang menolak segala bentuk 

sinkretisme atau pencampuran akidah. Seorang yang hanif adalah mereka yang memiliki 

keteguhan prinsip untuk tetap berjalan di atas rel tauhid meskipun lingkungan sekitarnya 

menyimpang. 

Dalam konteks pendidikan, konsep hanif melengkapi konsep fitrah. Fitrah adalah 

potensinya, sedangkan hanif adalah aktualisasinya. Pendidikan Islam bertujuan untuk menjaga 

fitrah anak didik agar tetap hanif. Relevansi hanif di era kontemporer sangat signifikan; ia 

menjadi simbol dari karakter yang tidak mudah terombang-ambing oleh arus zaman 

(hedonisme, materialisme, ateisme). Manusia yang hanif adalah manusia yang memiliki 

"kompas internal" yang selalu menunjuk ke arah Tuhan.25 

Maka, sintesis dari kedua konsep ini melahirkan paradigma bahwa pendidikan Islam 

adalah sebuah proses konservasi (menjaga fitrah agar tidak rusak) sekaligus transformasi 

(mengarahkan potensi tersebut menjadi kepribadian yang hanif). Tanpa pemahaman ini, 

pendidikan hanya akan menjadi aktivitas transfer informasi yang kering dari nilai-nilai 

spiritualitas. 

B. Implikasi Praktis: Transformasi Pendidikan Islam Berbasis Fitrah dan Hanif 

Pemahaman mendalam mengenai struktur antropologis manusia yang fitrah dan hanif 

menuntut adanya reorientasi dalam sistem pendidikan Islam. Pendidikan tidak dapat lagi 

dipandang sekadar sebagai pabrik yang mencetak lulusan siap kerja, melainkan sebagai 

"rahim" yang merawat kesucian jiwa dan meluruskan orientasi hidup. Implikasi praktis dari 

paradigma ini mencakup empat pilar utama: rekonstruksi kurikulum, humanisasi metodologi, 

reposisi peran guru, dan reformulasi sistem evaluasi. 

1. Rekonstruksi Kurikulum : Integrasi Keseimbangan Dunia-Akhirat 

Kurikulum adalah peta jalan pendidikan. Dalam perspektif fitrah, kurikulum harus 

didesain untuk mengakomodasi seluruh potensi bawaan manusia, bukan hanya aspek kognitif 

(akal). Kurikulum yang berbasis fitrah dan hanif menolak dikotomi ilmu umum dan ilmu 

agama. Sebaliknya, ia menawarkan pendekatan integratif di mana seluruh materi ajar—baik 

 
24 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah..., Vol. 2, hlm. 413-415. 
25 Rahmawati, "Kontekstualisasi Nilai Hanif dalam Era Digital," Jurnal Fitrah, Vol. 7 No. 1 (2023), hlm. 25. 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

523 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

sains, sosial, maupun humaniora—dihubungkan dengan nilai-nilai ketauhidan.26 

Tujuan kurikulum ini adalah membentuk insan kamil yang memiliki keseimbangan. 

Peserta didik tidak hanya dibekali keterampilan teknis untuk hidup di dunia (life skills), tetapi 

juga ditanamkan kesadaran eskatologis bahwa dunia adalah ladang amal untuk akhirat. Materi 

pembelajaran harus relevan dengan tahap perkembangan psikologis anak dan kebutuhan 

spiritualnya, sehingga mampu membentengi mereka dari arus pemikiran sekularisme dan 

hedonisme.27 Kurikulum yang hanif mengajarkan siswa untuk bersikap lurus: jujur dalam sains 

(ilmiah), adil dalam sosial, dan khusyuk dalam spiritual. 

2. Metodologi Pembelajaran yang Humanis 

Metode pembelajaran tidak boleh "memperkosa" fitrah anak dengan cara-cara yang 

otoriter atau membosankan. Rasulullah Saw. sebagai pendidik agung telah mencontohkan 

metode yang sesuai dengan tabiat dasar manusia. Terdapat tiga metode utama yang sangat 

relevan dengan pemeliharaan fitrah: 

- Metode Bermain (Learning through Play): 

Bagi anak, bermain adalah pekerjaan yang serius. Dunia mereka adalah dunia 

permainan. Metode ini sangat sesuai dengan fitrah anak karena mampu mengembangkan 

potensi sosial, emosional, dan spiritual secara alami tanpa paksaan. Melalui permainan 

peran (misalnya simulasi haji atau jual-beli yang jujur), nilai-nilai Islam dapat 

diinternalisasi dengan kegembiraan. Ini sejalan dengan prinsip bahwa pendidikan harus 

menyenangkan (joyful learning) agar fitrah anak merekah dengan sempurna.28 

- Metode Bercerita (Storytelling): 

Metode ini memiliki akar kuat dalam Al-Qur'an (QS. Yusuf: 111). Kisah memiliki 

kekuatan magis untuk menyentuh dimensi qalb (hati) dan imajinasi, dua instrumen vital 

dalam fitrah manusia. Melalui kisah-kisah para Nabi dan orang saleh yang dikemas 

menarik, peserta didik tidak hanya menghafal sejarah, tetapi juga merasakan empati dan 

menyerap nilai moral (kejujuran, kesabaran, keberanian) ke dalam jiwanya. Kisah 

 
26 Alfani Daud, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2019), hlm. 92. 
27 Syamsul Bahri, "Integrasi Ilmu Dunia dan Akhirat dalam Pendidikan Islam," Jurnal Jemari, Vol. 4 No. 1 (2022), 

hlm. 44. 
28 E. Hidayat, "Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Fitrah," Jurnal Al-Madrasah, Vol. 5, No. 2 (2023), hlm. 155. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

524 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

membentuk "memori moral" yang akan menuntun anak untuk berperilaku hanif.29 

- Metode Keteladanan (Uswah Hasanah): 

Manusia memiliki kecenderungan fitrah untuk meniru (imitation). Teori 

pendidikan Islam menekankan bahwa keteladanan adalah metode yang paling 

berpengaruh. Sebagaimana Al-Attas menekankan bahwa pendidikan adalah penanaman 

adab, maka adab hanya bisa ditransfer melalui contoh nyata, bukan sekadar ceramah. 

Ketika guru menampilkan perilaku yang hanif (lurus, berintegritas), maka secara 

otomatis siswa akan menyerap nilai tersebut melalui observasi.30 

3. Tantangan Aktualisasi Fitrah di Era Disrupsi Digital 

Mengimplementasikan pendidikan berbasis fitrah dan hanif di era kontemporer 

menghadapi tantangan yang jauh lebih kompleks dibandingkan masa-masa sebelumnya. Era 

Revolusi Industri 4.0 dan Society 5.0 membawa gelombang disrupsi yang, jika tidak 

diantisipasi, dapat menjadi "tsunami" yang menggerus nilai-nilai fitrah. 

Tantangan terbesar muncul dari fenomena "banjir informasi" dan algoritma media sosial 

yang sering kali mempromosikan nilai-nilai hedonisme, narsisme, dan sekularisme. Riset 

menunjukkan bahwa paparan layar (screen time) yang berlebihan pada anak usia dini dapat 

menumpulkan sensitivitas sosial dan spiritual mereka, sebuah kondisi yang kontra-produktif 

dengan upaya menjaga kesucian fitrah. Dalam konteks ini, konsep hanif (lurus) menjadi sangat 

relevan sebagai counter-culture (budaya tanding). 

Pendidikan Islam hari ini dihadapkan pada dualisme realitas: realitas fisik dan dunia 

maya (cyberspace). Sering kali, peserta didik menampilkan profil yang religius di dunia nyata, 

namun kehilangan kontrol moral di dunia maya (fenomena split personality). Oleh karena itu, 

aktualisasi konsep hanif menuntut perluasan kurikulum yang mencakup "Fikih Digital" atau 

literasi media berbasis akhlak. Guru perlu menanamkan kesadaran bahwa Allah Maha 

Mengawasi (Muraqabatullah) tidak hanya di masjid, tetapi juga di kolom komentar media 

sosial. Pendidikan hanif di era digital berarti melatih siswa untuk memiliki filter internal (self-

censorship) yang kuat, sehingga mereka mampu "berpaling" (hanafa) dari konten negatif 

 
29 M. Natsir, "Pendidikan Karakter melalui Kisah Qur'ani," Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8, No. 1 (2021), hlm. 

45; lihat juga Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2009), hlm. 102. 
30 Syed M. Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), hlm. 143. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

525 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

secara mandiri tanpa harus selalu diawasi.31 

4. Reposisi Guru: Dari Instruktur Menjadi Murabbi 

Dalam paradigma ini, guru tidak lagi diposisikan sekadar sebagai instruktur atau 

transferor pengetahuan. Guru adalah murabbi (pemelihara) dan waratsat al-anbiya (pewaris 

nabi). Tugas utamanya adalah memfasilitasi tumbuhnya benih fitrah agar tidak layu atau 

mati.32 

Sebagai fasilitator, guru harus memiliki kepekaan untuk mengenali keunikan potensi 

setiap anak. Guru yang hanif tidak akan memaksakan kehendak yang bertentangan dengan 

bakat alami siswa, melainkan membimbingnya. Dalam era digital yang penuh tantangan moral, 

guru berfungsi sebagai moral guardian (penjaga moral) yang menciptakan lingkungan belajar 

yang aman (kondusif) dan penuh kasih sayang. Sikap guru yang otoriter dan kasar justru akan 

mencederai fitrah anak dan membuat mereka menjauh dari agama. Sebaliknya, pendekatan 

yang dialogis dan reflektif akan menumbuhkan kesadaran beragama yang otonom.33 

5. Reformulasi Evaluasi: Menakar Kesalehan dan Karakter 

Kelemahan terbesar sistem pendidikan modern adalah evaluasi yang parsial, yang hanya 

mengukur kemampuan kognitif melalui angka-angka di atas kertas. Pendidikan berbasis fitrah 

menuntut sistem evaluasi yang komprehensif (holistik) dan autentik. Evaluasi tidak cukup 

hanya menjawab "apa yang siswa ketahui", tetapi harus sampai pada "bagaimana siswa 

berperilaku".34 

Penilaian harus mencakup ranah afektif (sikap) dan psikomotorik (amaliah). Instrumen 

seperti penilaian autentik (authentic assessment), observasi perilaku harian, dan jurnal reflektif 

sangat diperlukan untuk mengukur tingkat "kehanifan" siswa. Indikator keberhasilan 

pendidikan bukan hanya nilai rapor yang tinggi, melainkan kejujuran, tanggung jawab, 

kekhusyukan ibadah, dan kepedulian sosial. Evaluasi semacam ini memanusiakan manusia, 

karena menghargai proses perubahan jiwa (tazkiyatun nafs) yang terjadi dalam diri peserta 

didik.35 

 
31 Rahmawati, "Kontekstualisasi Nilai Hanif dalam Era Digital," Jurnal Fitrah, Vol. 7 No. 1 (2023), hlm. 28.  
32 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Tarbiyah Al-Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna (Kairo: Maktabah Wahbah, 

1998), hlm. 40. 
33 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam..., hlm. 121. 
34 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Logos, 2001), hlm. 87. 
35 Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam (Jakarta: Pustaka al-Husna, 2004), hlm. 154. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

526 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

6. Sinergitas Tri Pusat Pendidikan dalam Ekosistem Fitrah 

Pendidikan yang bertujuan menjaga fitrah dan membentuk pribadi hanif tidak dapat 

dibebankan sepenuhnya kepada institusi sekolah (school-based education). Diperlukan 

revitalisasi konsep Tri Pusat Pendidikan (Keluarga, Sekolah, Masyarakat) yang terintegrasi 

dalam satu nafas visi tauhid. 

Keluarga adalah benteng pertama (madrasatul ula). Dalam perspektif fitrah, orang tua 

adalah penanggung jawab utama yang memegang "hak veto" atas perkembangan akidah anak, 

sebagaimana isyarat hadis Nabi. Banyak kegagalan pendidikan di sekolah disebabkan oleh 

tidak sejalannya nilai yang diajarkan guru dengan kebiasaan di rumah. Oleh karena itu, 

program parenting berbasis fitrah menjadi urgen untuk diselenggarakan oleh lembaga 

pendidikan, guna menyamakan frekuensi antara visi sekolah dan pola asuh orang tua.36 

Selanjutnya, masyarakat berfungsi sebagai laboratorium sosial. Lingkungan masyarakat 

yang permissive (serba membolehkan) terhadap kemaksiatan akan menjadi racun bagi fitrah 

anak. Sinergi antara sekolah dengan tokoh agama dan masyarakat sangat diperlukan untuk 

menciptakan "zona aman" (safe zone) bagi tumbuh kembang anak. Konsep pendidikan Islam 

menuntut adanya kontrol sosial (amar ma'ruf nahi munkar) sebagai wujud tanggung jawab 

kolektif menjaga generasi agar tetap berada di jalan yang hanif. Tanpa ekosistem yang 

mendukung, pendidikan fitrah di sekolah hanya akan menjadi menara gading yang indah 

namun rapuh37. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis mendalam terhadap konsep fitrah dan hanif serta implikasinya 

dalam pendidikan Islam, dapat disimpulkan bahwa kedua konsep tersebut merupakan fondasi 

antropologis yang tidak dapat dipisahkan dalam bangunan pendidikan Islam. Fitrah 

merupakan potensi dasar (innate potential) yang bersifat suci dan predisposisi ilahiah yang 

melekat pada setiap manusia sejak lahir. Sementara itu, hanif adalah aktualisasi dari potensi 

tersebut dalam bentuk sikap konsistensi, kelurusan orientasi, dan keteguhan memegang tauhid 

di tengah berbagai penyimpangan zaman. Hubungan keduanya bersifat kausalitas-dialektis: 

pendidikan Islam berfungsi sebagai mekanisme untuk merawat kesucian fitrah agar terus 

 
36 Abdurrahman An-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat (Jakarta: Gema Insani, 

2002), hlm. 55-58. 
37 H.M. Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum (Jakarta: Bumi Aksara, 2003), hlm. 215. 6 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

527 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

tumbuh berkembang menuju derajat hanif. Tanpa landasan ini, pendidikan hanya akan 

melahirkan manusia yang cerdas secara intelektual namun mengalami disorientasi spiritual.38 

Implikasi praktis dari paradigma ini menuntut adanya transformasi sistemik dalam 

praksis pendidikan agama Islam. Pertama, dari sisi kurikulum, diperlukan integrasi yang 

harmonis antara ilmu-ilmu qauliyah (agama) dan kauniyah (sains) yang bermuara pada 

penguatan akidah, sehingga peserta didik tidak mengalami dikotomi pemikiran. Kedua, 

metodologi pembelajaran harus bergeser dari pendekatan yang kaku dan indoktrinatif menuju 

pendekatan yang humanis-religius. Metode bermain, bercerita (storytelling), dan keteladanan 

(uswah hasanah) terbukti secara teoritis dan empiris lebih efektif dalam menyentuh dimensi 

fitrah anak dibandingkan metode ceramah konvensional.39 

Ketiga, peran guru harus direvitalisasi dari sekadar pengajar (mu'allim) menjadi pendidik 

jiwa (murabbi). Guru adalah penjaga gawang moral yang bertugas memfasilitasi tumbuh 

kembangnya benih iman dalam diri peserta didik melalui kasih sayang dan keteladanan yang 

autentik. Keempat, sistem evaluasi pendidikan tidak boleh lagi terjebak pada pengukuran 

kognitif semata, melainkan harus menggunakan pendekatan evaluasi autentik yang mampu 

Ahmad Fauzi, "Evaluasi Spiritualitas dalam Kurikulum Pendidikan Islam," Jurnal Penelitian 

Pendidikan Islam, Vol. 10 No. 2 (2022), hlm. 178 peserta didik dalam kehidupan nyata.40 

Akhirnya, studi ini menegaskan bahwa revitalisasi pendidikan Islam berbasis fitrah dan 

hanif adalah sebuah keniscayaan sejarah. Di tengah gempuran arus globalisasi yang membawa 

nilai-nilai materialisme dan hedonisme, kembali kepada konsep dasar manusia sesuai petunjuk 

Al-Qur'an adalah satu-satunya jalan untuk menyelamatkan generasi masa depan. Pendidikan 

Islam harus mampu mencetak insan kamil; manusia yang kakinya memijak kuat di bumi 

dengan kompetensi profesional, namun hatinya senantiasa hanif terpaut ke langit dalam 

bingkai tauhid.41 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Hamid, Ahmad Fauzi. "The Role of Fitrah in Islamic Education: A Conceptual 

 
38 Syamsuddin Arif, Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Kajian Konseptual (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 

hlm. 110. 
39 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an (Bandung: Mizan, 1996), hlm. 244. 
40 Ahmad Fauzi, "Evaluasi Spiritualitas dalam Kurikulum Pendidikan Islam," Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 

Vol. 10 No. 2 (2022), hlm. 178. 
41 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Tarbiyah Al-Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna (Kairo: Maktabah Wahbah, 

1998), hlm. 35. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

528 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Analysis." Journal of Islamic Education Studies, Vol. 7, No. 1, 2019. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1993. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: 

ISTAC, 1991. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya' 'Ulumuddin, Juz III. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, t.t. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Fitrah wa at-Tarbiyah. Kairo: Maktabah Wahbah, 1998. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Iman wal-Hayah. Kairo: Dar al-Syuruq, 1997. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Tarbiyah Al-Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna. Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1998. 

Al-Syaibani, Omar Mohammad al-Toumy. Falsafah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan 

Bintang, 1991. 

An-Nahlawi, Abdurrahman. Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat. Jakarta: 

Gema Insani, 2002. 

Arif, Syamsuddin. Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Kajian Konseptual. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2010. 

Arifin, H. M. Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum. Jakarta: Bumi Aksara, 2003. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 

Jakarta: Logos, 1999. 

Bahri, Syamsul. "Integrasi Ilmu Dunia dan Akhirat dalam Pendidikan Islam." Jurnal Jemari, 

Vol. 4 No. 1, 2022. 

Daradjat, Zakiah. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 2009. 

Daud, Alfani. Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2019. 

Fauzi, Ahmad. "Evaluasi Spiritualitas dalam Kurikulum Pendidikan Islam." Jurnal Penelitian 

Pendidikan Islam, Vol. 10 No. 2, 2022. 

Hidayat, Bahril. Psikologi Islam. Pekanbaru: Fakultas Psikologi UIN Sultan Syarif Kasim, 

2014. 

Hidayat, E. "Implementasi Kurikulum Berbasis Fitrah dalam Pendidikan Islam." Jurnal Al-

Madrasah, Vol. 5 No. 2, 2023. 

Hidayat, E. "Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Fitrah." Jurnal Al-Madrasah, Vol. 5 No. 2, 

2023. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

529 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

Ibn Hajar al-'Asqalani. Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz III. Beirut: Dar al-Ma'rifah, 

1379 H. 

Ibn Katsir, Ismail. Tafsir Ibn Katsir. Terjemahan oleh M. Abdul Ghoffar E. M & Abu Ihsan 

Al-Atsar. Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi, 2004. 

Ibn Manzur. Lisan al-'Arab, Juz II. Beirut: Dar Shadir, 1990. 

Langgulung, Hasan. Asas-asas Pendidikan Islam. Jakarta: Al-Husna Zikra, 2003. 

Langgulung, Hasan. Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan. 

Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru, 1986. 

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab - Indonesia. Surabaya: Pustaka 

Progresif, 1997. 

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Logos, 2001. 

Nata, Abuddin. Integrasi Ilmu dan Agama dalam Pendidikan Islam. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2018. 

Natsir, M. "Pendidikan Karakter melalui Kisah Qur'ani." Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8, No. 

1, 2021. 

Nawawi, Imam. Syarh Shahih Muslim, Juz XVI. Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t. 

Nurhayati. "Peran Guru PAI dalam Pembentukan Karakter Fitrah Anak." Jurnal Al-Madrasah, 

Vol. 6 No. 1, 2024. 

Qutb, Muhammad. Manhaj at-Tarbiyah al-Islamiyah. Kairo: Dar asy-Syuruq, 1993. 

Rahmawati. "Kontekstualisasi Nilai Hanif dalam Era Digital." Jurnal Fitrah, Vol. 7 No. 1, 

2023. 

Shihab, M. Quraish. Pengantar Tafsir al-Qur'an. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 2. 

Jakarta: Lentera Hati, 2000. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 11. 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur'an. Bandung: Mizan, 1996. 

Ulwan, Abdullah Nashih. Tarbiyatul Aulad fil Islam, Jilid I. Beirut: Dar as-Salam, 1992. 

Usman. "Membangun Kesadaran Hanifiyyah dalam Pendidikan Islam." Pidato Pengukuhan 

Guru Besar UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2021 

 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm


 
 
 
 
 

 

530 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm                                                         Vol. 10, No. 1, Januari 2026 

 

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan 

Teknologi Modern 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

