Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

REVITALISASI PENDIDIKAN ISLAM : KONSEP FITRAH DAN HANIF SEBAGAI
LANDASAN FILOSOFIS DAN PRAKTIS

Muhammad Qusairi', Tarwilah?, Suraijiah?
1.23UIN Antasari Banjarmasin

Email: muhammadqusairi47@gmail.com!, tarwilahwiwi@gmail.com?, suraijiah@gmail.com?

Abstrak: Pendidikan Islam modern menghadapi tantangan disorientasi akibat arus sekularisme
dan disrupsi digital, yang sering kali mereduksi pendidikan menjadi sekadar transfer
pengetahuan kognitif semata. Artikel ini bertujuan untuk merevitalisasi landasan filosofis
pendidikan Islam melalui rekonstruksi konsep antropologis fitrah (potensi bawaan) dan hanif
(konsistensi tauhid). Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
kepustakaan (library research). Data bersumber dari analisis eksegesis terhadap ayat-ayat Al-
Qur'an dan Hadis, serta sintesis pemikiran tokoh pendidikan Islam klasik dan kontemporer.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa fitrah adalah potensi ilahiah, intelektual, dan moral yang
suci sejak lahir, sedangkan hanif adalah aktualisasi sikap lurus yang konsisten memegang
kebenaran di tengah penyimpangan zaman. Temuan ini mematahkan teori Tabula Rasa dan
Nativisme Barat. Implikasi praktisnya menuntut transformasi sistem pendidikan Islam,
meliputi: (1) Kurikulum integratif yang menyeimbangkan /ifeskills duniawi dan kesadaran
ukhrawi; (2) Metodologi humanis berbasis bermain dan bercerita; (3) Penguatan peran guru
sebagai murabbi dan penjaga moral di era digital; serta (4) Sinergitas tri pusat pendidikan
(sekolah, keluarga, masyarakat). Kesimpulannya, pendidikan Islam sejatinya adalah proses
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) untuk menjaga fitrah agar tumbuh menjadi pribadi yang hanif,
demi terwujudnya insan kamil yang berintegritas.

Kata Kunci: Fitrah, Hanif, Pendidikan Islam, Filsafat Pendidikan, Karakter.

Abstract: Modern Islamic education faces the challenge of disorientation due to secularism
and digital disruption, which often reduce education to mere cognitive knowledge transfer.
This article aims to revitalize the philosophical foundation of Islamic education by
reconstructing the anthropological concepts of fitrah (innate potential) and hanif (consistent
monotheism). This study employs a qualitative approach with a library research method. Data
were derived from an exegetical analysis of Qur'anic verses and Hadith, as well as a synthesis
of classical and contemporary Islamic educational thought. The results indicate that fitrah is
a divine, intellectual, and moral potential inherent since birth, while hanif is the actualization
of an upright attitude consistently holding onto the truth amidst contemporary deviations.
These findings refute Western theories of Tabula Rasa and Nativism. The practical
implications call for a transformation of the Islamic education system, including: (1) An
integrative curriculum balancing worldly life skills and eschatological awareness; (2)
Humanistic methodologies based on play and storytelling; (3) Strengthening the teacher's role
as a murabbi (nurturer) and moral guardian in the digital era; and (4) Synergy among the

514


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
mailto:Muhammadqusairi47@gmail.com1
mailto:tarwilahwiwi@gmail.com2
mailto:suraijiah@gmail.com3

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

three education centers (school, family, community). In conclusion, Islamic education is
essentially a process of tazkiyatun nafs (purification of the soul) to nurture fitrah so that it
grows into a hanif personality, ultimately realizing the insan kamil (perfect human being) with
integrity.

Keywords: Fitrah, Hanif, Islamic Education, Philosophy Of Education, Character.

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) pada hakikatnya bukan sekadar proses mekanistik dalam
mentransfer pengetahuan doktrinal dari pendidik kepada peserta didik. Lebih jauh dari itu,
pendidikan Islam merupakan upaya sadar dan terencana untuk mentransformasi nilai-nilai
ilahiah ke dalam kepribadian manusia. Namun, realitas pendidikan modern saat ini
menghadapkan kita pada tantangan yang kompleks. Arus globalisasi yang membawa
gelombang sekularisme dan pluralisme ekstrem sering kali mereduksi makna pendidikan
menjadi sekadar pengasahan kognitif dan keterampilan teknis semata, seraya meminggirkan
aspek fundamental kemanusiaan itu sendiri. Akibatnya, pendidikan agama kerap kehilangan
ruhnya dan gagal membentuk karakter peserta didik yang memiliki ketahanan spiritual.
Fenomena ini menjadi perhatian serius karena mencerminkan titik awal terbentuknya identitas
keagamaan seseorang, yang kelak akan mempengaruhi keberhasilan proses pendidikan agama
secara menyeluruh.'

Krisis orientasi ini menyebabkan urgensi untuk meninjau kembali landasan filosofis
pendidikan Islam menjadi tak terelakkan. Kita perlu menggali kembali konsep antropologis
dalam Islam yang menjelaskan "siapa manusia itu" dan "bagaimana seharusnya ia dididik".
Dalam konteks inilah, dua terminologi kunci dalam Al-Qur'an, yaitu fitrah dan hanif,
menemukan relevansinya yang mendalam. Konsep fitrah dan hanif merupakan gagasan
fundamental dalam pemahaman pendidikan agama Islam yang menjelaskan kondisi dasar
manusia dalam hubungannya dengan keyakinan dan akhlak. Fitrah dipahami sebagai natur
manusia yang bersih dan suci dari perspektif Islam, menggambarkan keadaan manusia sejak
lahir yang memiliki predisposisi kepada kebenaran dan keimanan. Sedangkan Aanif menunjuk

pada sikap kemurnian tauhid yang berorientasi langsung kepada Allah tanpa campur tangan

1 M. Quraish Shihab, Pengantar Tafsir al-Qur'an (Jakarta: Lentera Hati, 2002), him. 45-48.

515


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

atau penyimpangan terhadap akidah.?

Fakta empiris dan kajian psikologi agama menunjukkan bahwa pendidikan yang
dibangun di atas pengenalan aspek fitrah terbukti lebih efektif dalam menanamkan kesadaran
religius yang alami dan bertahan lama (resilien). Hal ini sejalan dengan pandangan para
pemikir besar Islam seperti Al-Ghazali dan Ibnu Taimiyyah, yang menegaskan bahwa tugas
utama pendidikan adalah menjaga kemurnian fitrah ini agar tidak terkontaminasi oleh ideologi
atau nilai yang menyimpang.’ Pendidikan yang mengabaikan aspek natural ini berisiko
melahirkan individu yang mengalami keterpecahan kepribadian (split personality), di mana
terdapat jurang pemisah antara pengetahuan agama yang dimilikinya dengan perilaku
kesehariannya.

Dalam konteks akademis, khususnya dalam studi Landasan Pendidikan Agama Islam,
pembahasan mengenai dialektika fitrah dan hanif sangat relevan sebagai basis epistemologis
dalam merancang kurikulum dan metode pengajaran. Pendidikan Islam tidak boleh hanya
berhenti pada penyampaian doktrin semata, namun harus menjadi upaya membangun pribadi
muslim yang berintegritas dan bersih dari pengaruh negatif. Dengan memiliki landasan
filosofis yang kuat ini, para pendidik agama diharapkan mampu merumuskan strategi
pembelajaran yang lebih autentik dan kontekstual, sekaligus memelihara kemurnian ajaran
Islam sesuai tuntunan Al-Qur'an dan Hadis di tengah tantangan zaman yang semakin dinamis.

Berangkat dari kegelisahan akademis tersebut, artikel ini bertujuan untuk melakukan
kajian kritis dan sistematis terhadap konsep fitrah dan hanif serta implikasinya dalam
pendidikan agama Islam. Studi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademis dalam
pengembangan ilmu dan praktik pendidikan Islam di perguruan tinggi, serta menawarkan
solusi paradigmatik bagi pembentukan karakter peserta didik yang tidak hanya cerdas secara

intelektual, tetapi juga hanif dalam spiritualitasnya.’

2 Lihat QS. Ar-Rum [30]: 30; bandingkan dengan analisis dalam Ahmad Fauzi Abdul Hamid, "The Role of Fitrah
in Islamic Education: A Conceptual Analysis," Journal of Islamic Education Studies, Vol. 7, No. 1 (2019),
hlm. 22-37.

3 Syamsuddin Arif, Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Kajian Konseptual (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010),
hlm. 102-110.

4 Ahmad Fauzi Abdul Hamid, "The Role of Fitrah in Islamic Education: A Conceptual Analysis," Journal of
Islamic Education Studies, Vol. 7, No. 1 (2019), hlm. 25.

5 M. Quraish Shihab, Pengantar Tafsir al-Qur'an (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 48.

516


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

METODE PENELITIAN
Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Pemilihan jenis penelitian ini didasarkan pada objek kajian yang bersifat
konseptual-teoretis, yaitu penelusuran makna mendalam mengenai konsep fitrah dan hanif.
Mengingat kedua konsep ini berakar dari teks wahyu, maka penelitian ini tidak berupaya
mencari data empiris lapangan berupa angka statistik, melainkan menggali pemahaman
filosofis melalui penelaahan teks-teks otoritatif. Fokus utamanya adalah memahami hakikat
manusia dalam perspektif Islam melalui interpretasi teks (hermeneutika) dan implikasinya

terhadap bangunan pendidikan Islam.®

Sumber Data
Untuk mendapatkan pemahaman yang komprehensif dan valid, penelitian ini
mengklasifikasikan sumber data ke dalam dua kategori utama:
1. Sumber Data Primer
Sumber data primer dalam penelitian ini adalah ayat-ayat Al-Qur'an dan Hadis Nabi
yang secara eksplisit maupun implisit berbicara mengenai fitrah dan hanif. Rujukan
utamanya mengacu pada kitab-kitab tafsir mu'tabar (otoritatif) untuk mendapatkan
penafsiran yang akurat dan terhindar dari bias pemahaman, antara lain:
o Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, yang digunakan untuk
membedah makna kontekstual ayat-ayat tentang fitrah (khususnya QS. Ar-
Rum: 30) dalam konteks keindonesiaan dan kemodernan.’
o Tafsir Ibnu Katsir, sebagai representasi tafsir bil ma'tsur yang memberikan
landasan klasik dan riwayat terhadap pemaknaan ayat.®
o Kitab-kitab Hadis, khususnya Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari karya Ibn
Hajar al-Asqalani °dan Syarh Shahih Muslim karya Imam an-Nawawi'’, yang

¢ Syamsuddin Arif, Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Kajian Konseptual (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010),
hlm. 105.

7M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 11 (Jakarta: Lentera Hati,
2002), hlm. 83-85.

8 Abdullah Bin Muhammad Bin 'Abdurrahman Bin Ishaq Alu Syaikh, Tafsir Ibnu Katsir (Bogor: Pustaka Imam
Asy-Syafi, 2004), hlm. 371-373.

9 Ibn Hajar al-'Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 111 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1379 H), him.
248.

10 ITmam an-Nawawi, Syarh Shahih Muslim, Juz XVI (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.), him. 207-208.

517


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

menjadi rujukan otoritatif dalam memahami hadis populer "setiap anak

dilahirkan dalam keadaan fitrah".

2. Sumber Data Sekunder
Sumber data sekunder mencakup literatur-literatur pendidikan Islam yang ditulis
oleh para pakar yang membahas relevansi kedua konsep tersebut dalam praksis
pendidikan. Literatur ini dipilih untuk memperkuat analisis teoretis, meliputi:
- Pemikiran Imam Al-Ghazali dalam /hya’ 'Ulumuddin yang membahas dimensi
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) sebagai upaya merawat fitrah.!!
- Analisis Yusuf Al-Qaradawi mengenai keterkaitan antara pendidikan dan iman
dalam karyanya Al-Fitrah wa at-Tarbiyah.'?
- Kajian filosofis Hasan Langgulung dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas
mengenai konsep manusia dan pendidikan yang menjadi pisau analisis dalam

melihat tantangan pendidikan kontemporer.'?

Teknik Pengumpulan dan Analisis Data

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui metode dokumentasi, yaitu menelusuri,
membaca, dan mencatat gagasan-gagasan penting dari berbagai literatur primer dan sekunder
yang relevan dengan tema. Data yang terkumpul kemudian diklasifikasikan (taksonomi)
berdasarkan tema bahasan: definisi ontologis, landasan epistemologis, dan implikasi aksiologis
dalam pendidikan.

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis). Proses ini
dimulai dengan menginventarisasi ayat dan hadis terkait, kemudian menganalisis makna
kebahasaan (semantik) dari kata dasar fathara dan hanafa. Selanjutnya, dilakukan komparasi
pendapat para mufasir dan ahli pendidikan untuk menemukan titik temu (sintesis) konsep.
Hasil analisis tersebut kemudian dikontekstualisasikan dengan kebutuhan kurikulum, metode,
dan evaluasi dalam sistem pendidikan Islam modern, sehingga menghasilkan rumusan konsep

pendidikan yang applicable (dapat diterapkan) namun tetap berlandaskan pada nilai-nilai

11 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya' 'Ulumuddin, Juz 111 (Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyyah, t.t.), hlm. 12-14

12 Yusuf al-Qaradawi, Al-Fitrah wa at-Tarbiyah (Kairo: Maktabah Wahbah, 1998), him. 21-24.

13 Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-
Husna Baru, 1986), hlm. 43-45; lihat juga Syed M. Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam
(Kuala Lumpur: ISTAC, 1991), him. 45.

518


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

fundamental Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Landasan Teologis-Filosofis : Dialektika Fitrah dan Hanif dalam Perspektif Islam

Sebelum melangkah pada implikasi praktis dalam pendidikan, sangat krusial untuk
mendudukkan secara jernih terminologi fitrah dan hanif sebagai basis ontologis manusia.
Kedua konsep ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkelindan membentuk struktur
antropologi Islam yang utuh.

1. Dekonstruksi Makna Fitrah: Potensi Ilahiah Bawaan

Secara etimologis, kata fitrah berakar dari kata fathara yang bermakna "membuka",
"membelah", atau "menciptakan sesuatu dari ketiadaan/keadaan asal".'* Dalam Lisan al-'Arab,
makna ini menyiratkan sebuah kejadian yang orisinal dan belum tersentuh perubahan. Namun,
dalam terminologi pendidikan Islam, makna ini berkembang menjadi sebuah konsep teologis
yang mendalam. Fitrah dipahami sebagai potensi dasar atau blue-print spiritual yang
ditanamkan Allah Swt. ke dalam diri manusia sejak masa penciptaan.

Merujuk pada QS. Ar-Rum [30]: 30, Allah Swt. berfirman mengenai perintah untuk
menghadapkan wajah kepada agama yang hanif sebagai "fitrah Allah yang telah menciptakan
manusia menurut fitrah itu". M. Quraish Shihab, dalam tafsirnya, memberikan analisis tajam
bahwa fitrah dalam ayat ini adalah sebuah sistem nilai bawaan. Ia menegaskan bahwa manusia
diciptakan dalam keadaan suci dan memiliki predisposisi (kecenderungan alami) untuk
mengenal Tuhan serta mencintai kebenaran.!> Artinya, religiusitas dalam Islam bukanlah
konstruksi sosial semata, melainkan insting natural yang inheren dalam diri manusia.

Validitas konsep ini diperkuat oleh hadis Nabi Saw. yang diriwayatkan oleh Imam
Bukhari: "Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua orang tuanyalah yang
menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.'® Ton Hajar al-Asqalani dalam Fath al-Bari
menafsirkan hadis ini dengan sangat hati-hati. Beliau memaknai fitrah sebagai potensi

kesiapan (isti'dad) untuk menerima kebenaran Islam. Jika dibiarkan tumbuh secara alami tanpa

14 Ahmad Warson Munawwir, 4/-Munawwir: Kamus Arab - Indonesia (Surabaya: Pustaka Progresif, 1997), hlm.
1063.

15 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian AI-Qur'an, Vol. 11 (Jakarta: Lentera Hati,
2002), hlm. 83-85.

16 HR. Al-Bukhari No. 1385; lihat Ibn Hajar al-'Asqalani, Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 1II (Beirut:
Dar al-Ma'rifah, 1379 H), him. 248.

519


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

intervensi negatif, niscaya manusia akan menuju pada tauhid.”

Pandangan ini sekaligus menjadi antitesis terhadap teori 7abula Rasa yang dipopulerkan
oleh filsuf empirisme John Locke. Jika Locke memandang manusia lahir seperti "kertas putih
kosong" yang netral, Islam memandang manusia lahir dengan membawa "software" kebaikan.
Manusia tidak lahir kosong, tetapi lahir dengan membawa potensi akidah (keimanan), potensi
akhlak (moralitas), dan potensi intelektual.!® Imam Al-Ghazali mempertegas hal ini dengan
menyatakan bahwa jiwa manusia pada dasarnya suci dan siap menerima pantulan cahaya
kebenaran, namun hawa nafsu dan lingkunganlah yang sering kali menjadi debu yang
mengotori cermin hati tersebut.'’

Dengan demikian, fitrah bukan hanya tentang dimensi spiritual, melainkan integrasi
holistik dari berbagai potensi:

e Fitrah Keagamaan (Religious Instinct): Naluri untuk menyembah Dzat Yang Maha

Kuasa.

o Fitrah Intelektual: Kemampuan akal untuk membedakan yang haq dan yang bathil.

« Fitrah Moral: Kecenderungan hati nurani untuk merindukan kebaikan dan keadilan.?’

2.  Studi Komparatif: Konsep Fitrah Vis-a-Vis Teori Pendidikan Barat

Untuk mempertegas orisinalitas konsep pendidikan Islam, perlu dilakukan komparasi
kritis antara konsep fitrah dengan aliran-aliran filsafat pendidikan Barat yang dominan, yaitu
Nativisme, Empirisme, dan Konvergensi. Hal ini penting untuk membuktikan bahwa Islam
memiliki paradigma mandiri yang berbeda dari sekadar sintesis pemikiran manusia.

Pertama, dalam menghadapi aliran Empirisme yang dimotori oleh John Locke dengan
teori Tabula Rasa, Islam memiliki pandangan yang lebih optimis. Locke memandang manusia
lahir bagaikan kertas putih kosong, di mana lingkungan (pendidikan) adalah penentu mutlak
yang "menulis" kertas tersebut.’! Pandangan ini, meskipun memberikan peran besar pada
pendidikan, menafikan potensi bawaan manusia. Dalam perspektif Islam, sebagaimana analisis

Ibn Taimiyyah, manusia tidak lahir kosong (la ya'lamuna syai'an), tetapi lahir dengan bekal

7 Tbn Hajar al-'Asqalani, Fath al-Bari..., hlm. 248.

18 Bandingkan dengan Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan
(Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru, 1986), hlm. 43-45.

19 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya' 'Ulumuddin, Juz 111 (Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyyah, t.t.), hlm. 12-14

20 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad fil Islam, Jilid T (Beirut: Dar as-Salam, 1992), hlm. 51-54.

21 Lihat John Locke dalam An Essay Concerning Human Understanding (1689); bandingkan dengan kritik
Muhammad Qutb dalam Manhaj at-Tarbiyah al-Islamiyah (Kairo: Dar asy-Syuruq, 1993), hlm. 15.

520


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

quwwah (potensi/daya) untuk menerima kebaikan. Fitrah adalah "tinta emas" yang sudah ada,
pendidikan hanya bertugas mengukirnya, bukan menciptakannya dari nol.

Kedua, dibandingkan dengan aliran Nativisme Schopenhauer yang beranggapan bahwa
perkembangan manusia semata-mata ditentukan oleh pembawaan lahir (genetik) dan
pendidikan tidak berdaya mengubahnya, konsep fitrah menawarkan keseimbangan. Hadis
Nabi Saw. tentang orang tua yang menjadikan anaknya "Yahudi, Nasrani, atau Majusi" adalah
bantahan telak terhadap determinisme biologis. Islam mengakui faktor bawaan (fitrah), namun
memberikan ruang yang sangat luas bagi ikhtiar pendidikan (tarbiyah) untuk merekayasa
lingkungan.

Ketiga, konsep fitrah melampaui teori Konvergensi William Stern yang mencoba
menggabungkan faktor bawaan dan lingkungan. Fitrah dalam Islam bukan sekadar potensi
biologis atau psikologis, melainkan potensi feologis-transendental. Ada "Perjanjian
Primordial" (Mitsaq) antara ruh manusia dengan Allah (QS. Al-A'raf: 172) yang tidak dikenal
dalam psikologi Barat. Dimensi inilah yang menjadikan pendidikan Islam unik; ia bukan hanya
menumbuhkan potensi intelektual, tetapi "mengingatkan kembali" (reminder) manusia pada
perjanjian sucinya dengan Tuhan. Oleh karena itu, Al-Attas menyebut tujuan pendidikan
sebagal penanaman adab untuk melahirkan manusia yang sadar akan hakikat dirinya di

hadapan Sang Pencipta.?

3. Hakikat Hanif: Konsistensi Orientasi Tauhid

Jika fitrah adalah "modal dasar", maka hanif adalah "arah gerak" atau orientasi hidup.
Secara kebahasaan, hanif berasal dari kata hanafa yang memiliki makna paradoksal namun
indah: "condong atau berpaling". Makna spesifiknya adalah berpaling dari kesesatan (al-
dhalalah) untuk condong kepada kebenaran (al-istigamah).”> Lawan katanya adalah al-janaf,
yang berarti condong kepada penyelewengan.

Dalam narasi Al-Qur'an, predikat hanif dilekatkan secara kuat pada sosok Nabi Ibrahim
a.s. Sebagaimana termaktub dalam QS. Ali 'Imran [3]: 67, Allah menegaskan: "Ibrahim

bukanlah seorang Yahudi dan bukan pula seorang Nasrani, tetapi ia adalah seorang yang

22 Syed M. Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1991), hlm. 53
2 Tbn Manzur, Lisan al-'Arab, Juz 11 (Beirut: Dar Shadir, 1990), hIm. 335-336.

521


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

hanif lagi berserah diri (muslim), dan dia tidak termasuk orang-orang musyrik" ** Penggunaan
istilah ini menegaskan bahwa hanif adalah sikap batin yang lurus, yang menolak segala bentuk
sinkretisme atau pencampuran akidah. Seorang yang hanif adalah mereka yang memiliki
keteguhan prinsip untuk tetap berjalan di atas rel tauhid meskipun lingkungan sekitarnya
menyimpang.

Dalam konteks pendidikan, konsep hanif melengkapi konsep fitrah. Fitrah adalah
potensinya, sedangkan hanif adalah aktualisasinya. Pendidikan Islam bertujuan untuk menjaga
fitrah anak didik agar tetap hanif. Relevansi hanif di era kontemporer sangat signifikan; ia
menjadi simbol dari karakter yang tidak mudah terombang-ambing oleh arus zaman
(hedonisme, materialisme, ateisme). Manusia yang hanif adalah manusia yang memiliki
"kompas internal" yang selalu menunjuk ke arah Tuhan.?

Maka, sintesis dari kedua konsep ini melahirkan paradigma bahwa pendidikan Islam
adalah sebuah proses konservasi (menjaga fitrah agar tidak rusak) sekaligus transformasi
(mengarahkan potensi tersebut menjadi kepribadian yang hanif). Tanpa pemahaman ini,
pendidikan hanya akan menjadi aktivitas transfer informasi yang kering dari nilai-nilai

spiritualitas.

B. Implikasi Praktis: Transformasi Pendidikan Islam Berbasis Fitrah dan Hanif
Pemahaman mendalam mengenai struktur antropologis manusia yang fitrah dan hanif
menuntut adanya reorientasi dalam sistem pendidikan Islam. Pendidikan tidak dapat lagi
dipandang sekadar sebagai pabrik yang mencetak lulusan siap kerja, melainkan sebagai
"rahim" yang merawat kesucian jiwa dan meluruskan orientasi hidup. Implikasi praktis dari
paradigma ini mencakup empat pilar utama: rekonstruksi kurikulum, humanisasi metodologi,
reposisi peran guru, dan reformulasi sistem evaluasi.
1. Rekonstruksi Kurikulum : Integrasi Keseimbangan Dunia-Akhirat
Kurikulum adalah peta jalan pendidikan. Dalam perspektif fitrah, kurikulum harus
didesain untuk mengakomodasi seluruh potensi bawaan manusia, bukan hanya aspek kognitif
(akal). Kurikulum yang berbasis fitrah dan hanif menolak dikotomi ilmu umum dan ilmu

agama. Sebaliknya, ia menawarkan pendekatan integratif di mana seluruh materi ajar—baik

24 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah..., Vol. 2, hlm. 413-415.
25 Rahmawati, "Kontekstualisasi Nilai Hanif dalam Era Digital," Jurnal Fitrah, Vol. 7 No. 1 (2023), him. 25.

522


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

sains, sosial, maupun humaniora—dihubungkan dengan nilai-nilai ketauhidan.?

Tujuan kurikulum ini adalah membentuk insan kamil yang memiliki keseimbangan.
Peserta didik tidak hanya dibekali keterampilan teknis untuk hidup di dunia (/ife skills), tetapi
juga ditanamkan kesadaran eskatologis bahwa dunia adalah ladang amal untuk akhirat. Materi
pembelajaran harus relevan dengan tahap perkembangan psikologis anak dan kebutuhan
spiritualnya, sehingga mampu membentengi mereka dari arus pemikiran sekularisme dan
hedonisme.?” Kurikulum yang hanif mengajarkan siswa untuk bersikap lurus: jujur dalam sains

(ilmiah), adil dalam sosial, dan khusyuk dalam spiritual.

2.  Metodologi Pembelajaran yang Humanis
Metode pembelajaran tidak boleh "memperkosa" fitrah anak dengan cara-cara yang
otoriter atau membosankan. Rasulullah Saw. sebagai pendidik agung telah mencontohkan
metode yang sesuai dengan tabiat dasar manusia. Terdapat tiga metode utama yang sangat
relevan dengan pemeliharaan fitrah:
- Metode Bermain (Learning through Play):

Bagi anak, bermain adalah pekerjaan yang serius. Dunia mereka adalah dunia
permainan. Metode ini sangat sesuai dengan fitrah anak karena mampu mengembangkan
potensi sosial, emosional, dan spiritual secara alami tanpa paksaan. Melalui permainan
peran (misalnya simulasi haji atau jual-beli yang jujur), nilai-nilai Islam dapat
diinternalisasi dengan kegembiraan. Ini sejalan dengan prinsip bahwa pendidikan harus
menyenangkan (joyful learning) agar fitrah anak merekah dengan sempurna.®

- Metode Bercerita (Storytelling):

Metode ini memiliki akar kuat dalam Al-Qur'an (QS. Yusuf: 111). Kisah memiliki
kekuatan magis untuk menyentuh dimensi qalb (hati) dan imajinasi, dua instrumen vital
dalam fitrah manusia. Melalui kisah-kisah para Nabi dan orang saleh yang dikemas
menarik, peserta didik tidak hanya menghafal sejarah, tetapi juga merasakan empati dan

menyerap nilai moral (kejujuran, kesabaran, keberanian) ke dalam jiwanya. Kisah

%6 Alfani Daud, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2019), hlm. 92.

27 Syamsul Bahri, "Integrasi [lmu Dunia dan Akhirat dalam Pendidikan Islam," Jurnal Jemari, Vol. 4 No. 1 (2022),
hlm. 44.

28 E. Hidayat, "Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Fitrah," Jurnal Al-Madrasah, Vol. 5, No. 2 (2023), hlm. 155.

523


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

membentuk "memori moral" yang akan menuntun anak untuk berperilaku hanif.?’
- Metode Keteladanan (Uswah Hasanah):

Manusia memiliki kecenderungan fitrah untuk meniru (imitation). Teori
pendidikan Islam menekankan bahwa keteladanan adalah metode yang paling
berpengaruh. Sebagaimana Al-Attas menekankan bahwa pendidikan adalah penanaman
adab, maka adab hanya bisa ditransfer melalui contoh nyata, bukan sekadar ceramabh.
Ketika guru menampilkan perilaku yang hanif (lurus, berintegritas), maka secara

otomatis siswa akan menyerap nilai tersebut melalui observasi.*

3. Tantangan Aktualisasi Fitrah di Era Disrupsi Digital

Mengimplementasikan pendidikan berbasis fitrah dan hanif di era kontemporer
menghadapi tantangan yang jauh lebih kompleks dibandingkan masa-masa sebelumnya. Era
Revolusi Industri 4.0 dan Society 5.0 membawa gelombang disrupsi yang, jika tidak
diantisipasi, dapat menjadi "tsunami" yang menggerus nilai-nilai fitrah.

Tantangan terbesar muncul dari fenomena "banjir informasi" dan algoritma media sosial
yang sering kali mempromosikan nilai-nilai hedonisme, narsisme, dan sekularisme. Riset
menunjukkan bahwa paparan layar (screen time) yang berlebihan pada anak usia dini dapat
menumpulkan sensitivitas sosial dan spiritual mereka, sebuah kondisi yang kontra-produktif
dengan upaya menjaga kesucian fitrah. Dalam konteks ini, konsep Aanif (lurus) menjadi sangat
relevan sebagai counter-culture (budaya tanding).

Pendidikan Islam hari ini dihadapkan pada dualisme realitas: realitas fisik dan dunia
maya (cyberspace). Sering kali, peserta didik menampilkan profil yang religius di dunia nyata,
namun kehilangan kontrol moral di dunia maya (fenomena split personality). Oleh karena itu,
aktualisasi konsep hanif menuntut perluasan kurikulum yang mencakup "Fikih Digital" atau
literasi media berbasis akhlak. Guru perlu menanamkan kesadaran bahwa Allah Maha
Mengawasi (Muraqgabatullah) tidak hanya di masjid, tetapi juga di kolom komentar media
sosial. Pendidikan Aanif di era digital berarti melatih siswa untuk memiliki filter internal (self-

censorship) yang kuat, sehingga mereka mampu "berpaling" (hanafa) dari konten negatif

29 M. Natsir, "Pendidikan Karakter melalui Kisah Qur'ani," Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8, No. 1 (2021), hlm.
45; lihat juga Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2009), him. 102.
30 Syed M. Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), him. 143.

524


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

secara mandiri tanpa harus selalu diawasi.*!

4. Reposisi Guru: Dari Instruktur Menjadi Murabbi

Dalam paradigma ini, guru tidak lagi diposisikan sekadar sebagai instruktur atau
transferor pengetahuan. Guru adalah murabbi (pemelihara) dan waratsat al-anbiya (pewaris
nabi). Tugas utamanya adalah memfasilitasi tumbuhnya benih fitrah agar tidak layu atau
mati.*?

Sebagai fasilitator, guru harus memiliki kepekaan untuk mengenali keunikan potensi
setiap anak. Guru yang hanif tidak akan memaksakan kehendak yang bertentangan dengan
bakat alami siswa, melainkan membimbingnya. Dalam era digital yang penuh tantangan moral,
guru berfungsi sebagai moral guardian (penjaga moral) yang menciptakan lingkungan belajar
yang aman (kondusif) dan penuh kasih sayang. Sikap guru yang otoriter dan kasar justru akan
mencederai fitrah anak dan membuat mereka menjauh dari agama. Sebaliknya, pendekatan

yang dialogis dan reflektif akan menumbuhkan kesadaran beragama yang otonom.*

5.  Reformulasi Evaluasi: Menakar Kesalehan dan Karakter

Kelemahan terbesar sistem pendidikan modern adalah evaluasi yang parsial, yang hanya
mengukur kemampuan kognitif melalui angka-angka di atas kertas. Pendidikan berbasis fitrah
menuntut sistem evaluasi yang komprehensif (holistik) dan autentik. Evaluasi tidak cukup
hanya menjawab "apa yang siswa ketahui", tetapi harus sampai pada "bagaimana siswa
berperilaku".3*

Penilaian harus mencakup ranah afektif (sikap) dan psikomotorik (amaliah). Instrumen
seperti penilaian autentik (authentic assessment), observasi perilaku harian, dan jurnal reflektif
sangat diperlukan untuk mengukur tingkat "kehanifan" siswa. Indikator keberhasilan
pendidikan bukan hanya nilai rapor yang tinggi, melainkan kejujuran, tanggung jawab,
kekhusyukan ibadah, dan kepedulian sosial. Evaluasi semacam ini memanusiakan manusia,

karena menghargai proses perubahan jiwa (fazkiyatun nafs) yang terjadi dalam diri peserta

didik.*

31 Rahmawati, "Kontekstualisasi Nilai Hanif dalam Era Digital," Jurnal Fitrah, Vol. 7 No. 1 (2023), hlm. 28.

32 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Tarbiyah Al-Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna (Kairo: Maktabah Wahbah,
1998), him. 40.

33 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam..., hlm. 121.

34 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Logos, 2001), him. 87.

35 Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam (Jakarta: Pustaka al-Husna, 2004), hlm. 154.

525


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

6. Sinergitas Tri Pusat Pendidikan dalam Ekosistem Fitrah

Pendidikan yang bertujuan menjaga fitrah dan membentuk pribadi hanif tidak dapat
dibebankan sepenuhnya kepada institusi sekolah (school-based education). Diperlukan
revitalisasi konsep Tri Pusat Pendidikan (Keluarga, Sekolah, Masyarakat) yang terintegrasi
dalam satu nafas visi tauhid.

Keluarga adalah benteng pertama (madrasatul ula). Dalam perspektif fitrah, orang tua
adalah penanggung jawab utama yang memegang "hak veto" atas perkembangan akidah anak,
sebagaimana isyarat hadis Nabi. Banyak kegagalan pendidikan di sekolah disebabkan oleh
tidak sejalannya nilai yang diajarkan guru dengan kebiasaan di rumah. Oleh karena itu,
program parenting berbasis fitrah menjadi urgen untuk diselenggarakan oleh lembaga
pendidikan, guna menyamakan frekuensi antara visi sekolah dan pola asuh orang tua.*°

Selanjutnya, masyarakat berfungsi sebagai laboratorium sosial. Lingkungan masyarakat
yang permissive (serba membolehkan) terhadap kemaksiatan akan menjadi racun bagi fitrah
anak. Sinergi antara sekolah dengan tokoh agama dan masyarakat sangat diperlukan untuk
menciptakan "zona aman" (safe zone) bagi tumbuh kembang anak. Konsep pendidikan Islam
menuntut adanya kontrol sosial (amar ma'ruf nahi munkar) sebagai wujud tanggung jawab
kolektif menjaga generasi agar tetap berada di jalan yang hanif. Tanpa ekosistem yang
mendukung, pendidikan fitrah di sekolah hanya akan menjadi menara gading yang indah

namun rapuh?’.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis mendalam terhadap konsep fitrah dan hanif serta implikasinya
dalam pendidikan Islam, dapat disimpulkan bahwa kedua konsep tersebut merupakan fondasi
antropologis yang tidak dapat dipisahkan dalam bangunan pendidikan Islam. Fitrah
merupakan potensi dasar (innate potential) yang bersifat suci dan predisposisi ilahiah yang
melekat pada setiap manusia sejak lahir. Sementara itu, hanif adalah aktualisasi dari potensi
tersebut dalam bentuk sikap konsistensi, kelurusan orientasi, dan keteguhan memegang tauhid
di tengah berbagai penyimpangan zaman. Hubungan keduanya bersifat kausalitas-dialektis:

pendidikan Islam berfungsi sebagai mekanisme untuk merawat kesucian fitrah agar terus

36 Abdurrahman An-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat (Jakarta: Gema Insani,
2002), hlm. 55-58.
37 H.M. Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum (Jakarta: Bumi Aksara, 2003), hlm. 215. ¢

526


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

tumbuh berkembang menuju derajat hanif. Tanpa landasan ini, pendidikan hanya akan
melahirkan manusia yang cerdas secara intelektual namun mengalami disorientasi spiritual.*®

Implikasi praktis dari paradigma ini menuntut adanya transformasi sistemik dalam
praksis pendidikan agama Islam. Pertama, dari sisi kurikulum, diperlukan integrasi yang
harmonis antara ilmu-ilmu gauliyah (agama) dan kauniyah (sains) yang bermuara pada
penguatan akidah, sehingga peserta didik tidak mengalami dikotomi pemikiran. Kedua,
metodologi pembelajaran harus bergeser dari pendekatan yang kaku dan indoktrinatif menuju
pendekatan yang humanis-religius. Metode bermain, bercerita (storytelling), dan keteladanan
(uswah hasanah) terbukti secara teoritis dan empiris lebih efektif dalam menyentuh dimensi
fitrah anak dibandingkan metode ceramah konvensional.*

Ketiga, peran guru harus direvitalisasi dari sekadar pengajar (mu'allim) menjadi pendidik
jiwa (murabbi). Guru adalah penjaga gawang moral yang bertugas memfasilitasi tumbuh
kembangnya benih iman dalam diri peserta didik melalui kasih sayang dan keteladanan yang
autentik. Keempat, sistem evaluasi pendidikan tidak boleh lagi terjebak pada pengukuran
kognitif semata, melainkan harus menggunakan pendekatan evaluasi autentik yang mampu
Ahmad Fauzi, "Evaluasi Spiritualitas dalam Kurikulum Pendidikan Islam," Jurnal Penelitian
Pendidikan Islam, Vol. 10 No. 2 (2022), him. 178 peserta didik dalam kehidupan nyata.*’

Akhirnya, studi ini menegaskan bahwa revitalisasi pendidikan Islam berbasis fitrah dan
hanif adalah sebuah keniscayaan sejarah. Di tengah gempuran arus globalisasi yang membawa
nilai-nilai materialisme dan hedonisme, kembali kepada konsep dasar manusia sesuai petunjuk
Al-Qur'an adalah satu-satunya jalan untuk menyelamatkan generasi masa depan. Pendidikan
Islam harus mampu mencetak insan kamil, manusia yang kakinya memijak kuat di bumi
dengan kompetensi profesional, namun hatinya senantiasa hanif terpaut ke langit dalam

bingkai tauhid.*!

DAFTAR PUSTAKA
Abdul Hamid, Ahmad Fauzi. "The Role of Fitrah in Islamic Education: A Conceptual

38 Syamsuddin Arif, Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Kajian Konseptual (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010),
hlm. 110.

39 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an (Bandung: Mizan, 1996), him. 244.

40 Ahmad Fauzi, "Evaluasi Spiritualitas dalam Kurikulum Pendidikan Islam," Jurnal Penelitian Pendidikan Islam,
Vol. 10 No. 2 (2022), hlm. 178.

4 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Tarbiyah Al-Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna (Kairo: Maktabah Wahbah,
1998), him. 35.

527


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Analysis." Journal of Islamic Education Studies, Vol. 7, No. 1, 2019.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1993.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur:
ISTAC, 1991.

Al-Ghazali, Abu Hamid. 7hya' 'Ulumuddin, Juz 111. Beirut: Dar al-Kutub al-'Tlmiyyabh, t.t.

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Fitrah wa at-Tarbiyah. Kairo: Maktabah Wahbah, 1998.

Al-Qaradawi, Yusuf. 4/-Iman wal-Hayah. Kairo: Dar al-Syuruq, 1997.

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Tarbiyah Al-Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna. Kairo:
Maktabah Wahbah, 1998.

Al-Syaibani, Omar Mohammad al-Toumy. Falsafah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan
Bintang, 1991.

An-Nahlawi, Abdurrahman. Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat. Jakarta:
Gema Insani, 2002.

Arif, Syamsuddin. Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Kajian Konseptual. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2010.

Arifin, H. M. Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum. Jakarta: Bumi Aksara, 2003.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru.
Jakarta: Logos, 1999.

Bahri, Syamsul. "Integrasi Ilmu Dunia dan Akhirat dalam Pendidikan Islam." Jurnal Jemari,
Vol. 4 No. 1, 2022.

Daradjat, Zakiah. I/mu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 2009.

Daud, Alfani. Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat. Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2019.

Fauzi, Ahmad. "Evaluasi Spiritualitas dalam Kurikulum Pendidikan Islam." Jurnal Penelitian
Pendidikan Islam, Vol. 10 No. 2, 2022.

Hidayat, Bahril. Psikologi Islam. Pekanbaru: Fakultas Psikologi UIN Sultan Syarif Kasim,
2014.

Hidayat, E. "Implementasi Kurikulum Berbasis Fitrah dalam Pendidikan Islam." Jurnal Al-
Madrasah, Vol. 5 No. 2, 2023.

Hidayat, E. "Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Fitrah." Jurnal Al-Madrasah, Vol. 5 No. 2,
2023.

528


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Ibn Hajar al-'Asqalani. Fath al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, Juz 111. Beirut: Dar al-Ma'rifah,
1379 H.

Ibn Katsir, Ismail. Tafsir Ibn Katsir. Terjemahan oleh M. Abdul Ghoffar E. M & Abu IThsan
Al-Atsar. Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi, 2004.

Ibn Manzur. Lisan al-'Arab, Juz I1. Beirut: Dar Shadir, 1990.

Langgulung, Hasan. 4sas-asas Pendidikan Islam. Jakarta: Al-Husna Zikra, 2003.

Langgulung, Hasan. Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan.
Jakarta: Pustaka Al-Husna Baru, 1986.

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab - Indonesia. Surabaya: Pustaka
Progresif, 1997.

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Logos, 2001.

Nata, Abuddin. Integrasi Ilmu dan Agama dalam Pendidikan Islam. Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2018.

Natsir, M. "Pendidikan Karakter melalui Kisah Qur'ani." Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8, No.
1,2021.

Nawawi, Imam. Syarh Shahih Muslim, Juz X V1. Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.

Nurhayati. "Peran Guru PAI dalam Pembentukan Karakter Fitrah Anak." Jurnal Al-Madrasah,
Vol. 6 No. 1, 2024.

Qutb, Muhammad. Manhaj at-Tarbiyah al-Islamiyah. Kairo: Dar asy-Syuruq, 1993.

Rahmawati. "Kontekstualisasi Nilai Hanif dalam Era Digital." Jurnal Fitrah, Vol. 7 No. 1,
2023.

Shihab, M. Quraish. Pengantar Tafsir al-Qur'an. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Shihab, M. Quraish. Tafsir AI-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 2.
Jakarta: Lentera Hati, 2000.

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 11.
Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur'an. Bandung: Mizan, 1996.

Ulwan, Abdullah Nashih. Tarbiyatul Aulad fil Islam, Jilid 1. Beirut: Dar as-Salam, 1992.

Usman. "Membangun Kesadaran Hanifiyyah dalam Pendidikan Islam." Pidato Pengukuhan

Guru Besar UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2021

529


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

530


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

