Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

IMPLEMENTASI TASAMUH DALAM KEHIDUPAN SEKOLAH DAN
MASYARAKAT

Alifiagustina Handayani', Raihan Fikriansyah?, Nela Nurmayanti®, Afifah Khoirunnisa
Musyarrofah*, Abdul Ghofur’
1.2345Universitas Islam 45 Bekasi

Email: alifiagustinal2@gmail.com’, raihanfikriansyah9@gmail.com?,

nurmayantinela@gmail.com?, afifahkhoirunnisamusyarrofah@gmail.com?,

alingghofur6@gmail.com’

Abstrak: Tasamuh (toleransi) merupakan nilai fundamental dalam ajaran Islam yang
menekankan sikap saling menghormati, menghargai perbedaan, serta hidup berdampingan
secara damai dalam kehidupan sosial. Di tengah realitas masyarakat yang multikultural dan
plural, implementasi nilai tasamuh menjadi sangat penting, khususnya dalam lingkungan
sekolah dan masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji implementasi nilai tasamuh
dalam kehidupan sekolah dan masyarakat berdasarkan kajian terhadap berbagai hasil penelitian
terdahulu yang relevan. Metode penelitian yang digunakan adalah studi pustaka (library
research) dengan menelaah artikel-artikel jurnal nasional dan internasional yang membahas
tasamuh, toleransi, pendidikan Islam, dan moderasi beragama. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui kegiatan membaca, mencatat, dan mengkaji secara kritis sumber-sumber
ilmiah yang diperoleh dari jurnal terakreditasi. Analisis data dilakukan dengan metode analisis
isi (content analysis) untuk mengidentifikasi pola, konsep, dan temuan utama terkait
implementasi tasamuh. Hasil kajian menunjukkan bahwa implementasi tasamuh di lingkungan
sekolah umumnya dilakukan melalui integrasi nilai toleransi dalam pembelajaran Pendidikan
Agama Islam, pembiasaan sikap saling menghargai antar peserta didik, keteladanan pendidik,
serta pengembangan kegiatan ko-kurikuler dan ekstrakurikuler yang bersifat inklusif.
Sementara itu, dalam kehidupan masyarakat, nilai tasamuh diimplementasikan melalui sikap
saling menghormati antarumat beragama, kerja sama sosial lintas perbedaan, serta penyelesaian
konflik secara dialogis dan damai. Kajian ini juga menemukan bahwa pendidikan tasamuh yang
dilakukan secara sistematis dan berkelanjutan berkontribusi signifikan dalam membentuk
karakter moderat, memperkuat kerukunan sosial, dan mencegah munculnya sikap intoleran.
Dengan demikian, penelitian ini menegaskan pentingnya penguatan implementasi nilai tasamuh
melalui sinergi antara lembaga pendidikan, keluarga, dan masyarakat sebagai bagian dari upaya
membangun kehidupan sosial yang harmonis dan berkeadaban.

Kata Kunci: Tasamuh, Toleransi, Pendidikan Islam, Sekolah, Masyarakat, Studi Pustaka.

Abstract: Tolerance (tasamuh) is a fundamental value in Islamic teachings that emphasizes
mutual respect, appreciation of differences, and peaceful coexistence in social life. In the midst
of a multicultural and pluralistic society, the implementation of tasamuh values is crucial,

610


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm
mailto:alifiagustina12@gmail.com
mailto:raihanfikriansyah9@gmail.com
mailto:nurmayantinela@gmail.com
mailto:afifahkhoirunnisamusyarrofah@gmail.com
mailto:alingghofur6@gmail.com

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

particularly in schools and communities. This study aims to examine the implementation of
tasamuh values in schools and communities based on a review of various relevant previous
research findings. The research method used is library research, examining national and
international journal articles discussing tasamuh, tolerance, Islamic education, and religious
moderation. Data collection techniques were carried out through reading, taking notes, and
critically reviewing scientific sources obtained from accredited journals. Data analysis was
conducted using content analysis to identify patterns, concepts, and key findings related to the
implementation of tasamuh. The study's findings indicate that the implementation of tolerance
in schools is generally achieved through the integration of tolerance values into Islamic
Religious Education (1IS) instruction, fostering mutual respect among students, leading by
exemplary educators, and developing inclusive co-curricular and extracurricular activities.
Meanwhile, in society, tolerance values are implemented through mutual respect among
religious communities, social cooperation across diverse backgrounds, and dialogical and
peaceful conflict resolution. The study also found that systematic and sustained tolerance
education contributes significantly to developing moderate character, strengthening social
harmony, and preventing the emergence of intolerant attitudes. Therefore, this research
emphasizes the importance of strengthening the implementation of tolerance values through
synergy between educational institutions, families, and communities as part of efforts to build
a harmonious and civilized social life.

Keywords: Tolerance, Islamic Education, Schools, Communities, Literature Review.

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara dengan tingkat keberagaman yang sangat tinggi, mencakup
perbedaan agama, suku, budaya, bahasa, serta latar belakang sosial. Keberagaman tersebut
merupakan realitas sosial yang tidak dapat dipisahkan dari kehidupan bangsa Indonesia dan
menjadi bagian dari identitas nasional (Rahman dkk., t.t.). Namun demikian, pluralitas ini tidak
selalu diiringi dengan sikap saling menghormati dan menghargai. Dalam berbagai dinamika
sosial, perbedaan kerap memicu munculnya sikap intoleran, diskriminatif, dan konflik sosial
yang berpotensi mengganggu keharmonisan kehidupan bermasyarakat (Hermawati dkk., t.t.).
Kondisi ini menunjukkan bahwa pengelolaan keberagaman masih menjadi persoalan serius
yang membutuhkan perhatian berkelanjutan.

Fenomena intoleransi tidak hanya terjadi dalam ruang sosial masyarakat secara umum,
tetapi juga merambah ke lingkungan pendidikan, khususnya sekolah. Sekolah sebagai lembaga
pendidikan formal memiliki peran strategis dalam membentuk karakter, sikap, dan nilai-nilai
sosial peserta didik. Akan tetapi, dalam praktiknya, lingkungan sekolah belum sepenuhnya

terbebas dari sikap eksklusif, prasangka sosial, serta perilaku diskriminatif yang berakar pada

611


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

perbedaan latar belakang (Ramadani & Harisah, t.t.). Situasi ini menunjukkan bahwa
pendidikan belum sepenuhnya optimal dalam menjalankan fungsinya sebagai sarana
internalisasi nilai-nilai kemanusiaan dan kebersamaan.

Dalam konteks pendidikan, sekolah tidak hanya bertanggung jawab pada pengembangan
aspek kognitif peserta didik, tetapi juga pada pembentukan aspek afektif dan sosial (Hasanah
dkk., 2023). Penanaman nilai toleransi menjadi bagian penting dari proses pendidikan karakter,
mengingat sekolah merupakan ruang awal bagi peserta didik untuk belajar hidup
berdampingan dengan perbedaan. Apabila nilai toleransi tidak ditanamkan secara konsisten
sejak dini, maka potensi konflik sosial di masyarakat akan semakin besar seiring berjalannya
waktu.

Dalam ajaran Islam, toleransi dikenal dengan istilah fasamuh, yaitu sikap lapang dada,
saling menghormati, dan menghargai perbedaan dalam kehidupan sosial. Tasamuh merupakan
bagian dari ajaran akhlak Islam yang menekankan pentingnya hubungan harmonis antar
sesama manusia tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar keimanan (M.A Farkhan, 2023).
Secara teoretis, tasamuh tidak dimaknai sebagai sikap menyamakan semua keyakinan atau
mengaburkan kebenaran, melainkan sebagai etika sosial dalam menyikapi perbedaan secara
adil, bijaksana, dan beradab (Khoriyah dkk., t.t.). Dengan demikian, tasamuh memiliki dimensi
teologis sekaligus sosial yang saling berkaitan.

Kajian dalam pendidikan Islam menempatkan tasamuh sebagai nilai fundamental dalam
pembentukan pribadi yang moderat dan inklusif (Ningsih dkk., t.t.). Tasamuh dipahami
sebagai bagian dari pendidikan akhlak yang bertujuan membentuk individu yang mampu
menghargai perbedaan, mengendalikan sikap fanatik, serta menyelesaikan perbedaan secara
dialogis. Dalam konteks sekolah, nilai tasamuh idealnya tidak hanya diajarkan secara
konseptual melalui materi pembelajaran, tetapi juga diwujudkan dalam budaya sekolah,
keteladanan pendidik, serta pola interaksi antarwarga sekolah. Sekolah dengan budaya
tasamuh yang kuat berpotensi melahirkan peserta didik yang memiliki sikap toleran dan
mampu hidup secara harmonis di tengah keberagaman (Arikarani dkk., 2024).

Selain dalam lingkungan sekolah, tasamuh juga memiliki peran penting dalam kehidupan
masyarakat. Dalam masyarakat yang majemuk, tasamuh berfungsi sebagai modal sosial yang
mampu memperkuat kohesi sosial dan mencegah konflik horizontal. Masyarakat yang

menjunjung tinggi nilai tasamuh cenderung mampu mengelola perbedaan secara konstruktif

612


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

dan menjadikan keberagaman sebagai kekuatan sosial. Namun demikian, dalam realitas
kehidupan masyarakat, penerapan tasamuh sering kali menghadapi berbagai tantangan, seperti
fanatisme kelompok, kepentingan identitas, serta perbedaan pemahaman keagamaan yang
sempit (Moch Zainal Arifin Hasan & Muhammad Rizal Ansori, 2024).

Persoalan tasamuh juga tidak terlepas dari perdebatan nilai yang melibatkan aspek
agama, etika sosial, dan kemanusiaan. Di satu sisi, tasamuh dipandang sebagai keharusan
moral untuk menjaga kerukunan dan persatuan dalam masyarakat plural. Di sisi lain, terdapat
pandangan yang mengkhawatirkan bahwa toleransi yang diterapkan tanpa pemahaman yang
tepat dapat mengaburkan batas-batas prinsip keagamaan (Abdullah & Irhamna, 2023).
Perdebatan ini menunjukkan bahwa tasamuh bukanlah konsep yang sederhana, melainkan nilai
yang memerlukan pemahaman mendalam dan implementasi yang proporsional.

Secara normatif, nilai toleransi dan sikap saling menghormati sejatinya telah menjadi
bagian dari arah kebijakan pendidikan dan kehidupan berbangsa. Berbagai program penguatan
karakter dan moderasi beragama menunjukkan adanya upaya sistematis untuk menanamkan
nilai-nilai tersebut. Namun demikian, keberadaan nilai normatif dan kebijakan tersebut belum
sepenuhnya menjamin terimplementasinya tasamuh secara efektif dalam praktik kehidupan
sehari-hari, baik di lingkungan sekolah maupun di masyarakat.

Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan antara konsep tasamuh yang bersifat ideal
dan normatif dengan realitas implementasinya di lapangan. Nilai tasamuh sering kali dipahami
secara teoritis, tetapi belum sepenuhnya terinternalisasi dalam sikap dan perilaku individu.
Selain itu, kajian yang mengulas implementasi tasamuh secara komprehensif dalam kehidupan
sekolah dan masyarakat sebagai dua ruang sosial yang saling berkaitan masih relatif terbatas.
Hal ini menjadi celah penelitian yang penting untuk dikaji secara lebih mendalam.

Berdasarkan uraian tersebut, permasalahan penelitian ini mengerucut pada bagaimana
implementasi tasamuh dalam kehidupan sekolah dan masyarakat, serta faktor-faktor apa saja
yang memengaruhi keberhasilan dan kendala penerapannya. Permasalahan ini menjadi penting
untuk dikaji mengingat sekolah dan masyarakat merupakan ruang strategis dalam membentuk
sikap individu terhadap perbedaan dan keberagaman.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi fasamuh dalam kehidupan
sekolah dan masyarakat, serta mengidentifikasi faktor-faktor yang mendukung dan

menghambat penerapan nilai tersebut. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat

613


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

memperkaya kajian pendidikan Islam dan studi sosial-keagamaan, khususnya terkait
pengembangan konsep tasamuh dalam konteks masyarakat plural. Secara praktis, hasil
penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pendidik, pengelola sekolah, dan
masyarakat dalam memperkuat implementasi nilai tasamuh guna mewujudkan kehidupan

sosial yang harmonis, inklusif, dan berkeadilan.

METODE PENELITIAN
Pendekatan dan jenis penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian studi pustaka
(library research). Studi pustaka adalah rangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode
pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta mengelola bahan penelitian (Zed,
2008). Fokus utama penelitian ini adalah mengkaji implementasi nilai tasamuh (toleransi)
dalam lingkup sekolah dan masyarakat dalam lingkup sekolah dan masyarakat melalui analisi

terhadap literatur — literatur ilmiah relavan.

Sumber data
Sumber data dalam penelitian ini berasal dari data skunder, yaitu literatur ilmiah yang
memiliki keterkaitan langsung dengan topik fasamuh, toleransi, pendidikan islam, dan
moderasi beragama. Sumber data mencakup:
1. Artikel jurnal terakreditasi
2. Artikel jurnal internasional bereputasi
3. Buku teks dan dokumen kebijakan pendidikan yang relavan dengan penguatan karakter

dan moderasi beragama.

Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan langkah-langkah
sebagai berikut:

1. Searching: Mencari literatur pada pangkalan data ilmiah seperti Google Scholar, Garuda,
dan portal jurnal lainnya menggunakan kata kunci: tasamuh, toleransi, pendidikan Islam,
sekolah, dan masyarakat.

2. Selecting: Memilih artikel dan referensi yang diterbitkan dalam kurun waktu terakhir

untuk memastikan aktualitas data.

614


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

3. Organizing: Mengelompokkan literatur berdasarkan sub-topik implementasi di sekolah
dan implementasi di masyarakat.
4. Critical Reading: Membaca dan mencatat temuan-temuan penting dari penelitian

terdahulu secara kritis.

Teknik Analisis Data
Data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan metode analisis isi (content
analysis). Proses analisis dilakukan melalui beberapa tahapan:
1. Reduksi Data: Merangkum dan memilih hal-hal pokok dari berbagai hasil penelitian
terdahulu mengenai konsep dan praktik tasamuh.
2. Display Data: Menyajikan data dalam bentuk narasi deskriptif untuk mengidentifikasi
pola, konsep, dan temuan utama terkait implementasi nilai toleransi.
3. Penarikan Kesimpulan: Melakukan sintesis dan inferensi untuk menjawab rumusan
masalah mengenai bagaimana implementasi tasamuh di sekolah dan masyarakat serta

faktor-faktor yang memengaruhinya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembahasan dalam penelitian ini berfokus pada analisis konseptual dan empiris terhadap
implementasi nilai tasamuh dalam kehidupan sekolah dan masyarakat berdasarkan hasil kajian
berbagai sumber pustaka ilmiah. Tasamuh sebagai nilai inti dalam ajaran Islam memiliki
relevansi yang sangat kuat dengan konteks kehidupan sosial yang plural dan multikultural,
khususnya dalam lingkungan pendidikan dan masyarakat modern.

Secara konseptual, tasamuh tidak dapat dipahami secara sempit sebagai sikap permisif
tanpa batas, melainkan sebagai bentuk penghormatan terhadap perbedaan dengan tetap
berpegang pada prinsip-prinsip dasar ajaran agama. Literatur yang dianalisis menunjukkan
bahwa tasamuh berakar pada prinsip keadilan, kemanusiaan, dan keseimbangan (wasathiyah).
Prinsip ini menjadi landasan penting dalam membangun relasi sosial yang harmonis di tengah
keberagaman agama, budaya, dan pandangan hidup. Oleh karena itu, tasamuh memiliki
dimensi teologis sekaligus sosial yang saling melengkapi.

Dalam konteks kehidupan sekolah, implementasi tasamuh memiliki peran strategis
dalam pembentukan karakter peserta didik. Sekolah tidak hanya berfungsi sebagai institusi

akademik, tetapi juga sebagai ruang sosialisasi nilai-nilai moral dan sosial. Hasil kajian pustaka

615


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

menunjukkan bahwa penanaman nilai tasamuh di sekolah dilakukan melalui berbagai
pendekatan, antara lain integrasi nilai toleransi dalam kurikulum, pembiasaan sikap saling
menghargai dalam budaya sekolah, serta penguatan keteladanan guru dan tenaga
kependidikan. Guru yang menunjukkan sikap terbuka, adil, dan menghargai perbedaan secara
tidak langsung menjadi model nyata bagi peserta didik dalam mengamalkan tasamubh.

Lebih lanjut, pembelajaran berbasis dialog dan partisipatif terbukti efektif dalam
menumbuhkan sikap tasamuh di kalangan peserta didik. Metode diskusi, kerja kelompok
heterogen, dan studi kasus yang mengangkat isu-isu keberagaman mampu melatih peserta
didik untuk mendengarkan pendapat orang lain, menghargai perbedaan pandangan, serta
menyelesaikan perbedaan secara damai. Hal ini sejalan dengan temuan dalam berbagai jurnal
pendidikan yang menegaskan bahwa pendekatan pembelajaran inklusif berkontribusi
signifikan terhadap penguatan sikap toleransi dan empati sosial.

Selain dalam proses pembelajaran, budaya sekolah juga menjadi faktor penting dalam
implementasi tasamuh. Sekolah yang memiliki kebijakan dan aturan yang menjunjung tinggi
nilai keadilan, nondiskriminasi, dan kebersamaan cenderung lebih berhasil dalam
menanamkan sikap tasamuh. Kegiatan ekstrakurikuler, peringatan hari besar keagamaan, serta
program penguatan pendidikan karakter menjadi sarana strategis untuk menumbuhkan sikap
saling menghormati antarwarga sekolah. Dengan demikian, tasamuh tidak hanya diajarkan
sebagai konsep, tetapi dipraktikkan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari di lingkungan
sekolah.

Pada ranah kehidupan masyarakat, implementasi tasamuh memiliki implikasi yang luas
terhadap stabilitas sosial dan keharmonisan antarwarga. Hasil kajian pustaka menunjukkan
bahwa masyarakat yang menginternalisasi nilai tasamuh cenderung memiliki kemampuan
yang lebih baik dalam mengelola perbedaan dan menyelesaikan konflik secara konstruktif.
Tasamuh mendorong individu dan kelompok sosial untuk mengedepankan dialog,
musyawarah, dan kerja sama dibandingkan sikap eksklusif atau konfrontatif.

Dalam masyarakat multikultural, tasamuh berfungsi sebagai perekat sosial yang
memperkuat kohesi dan solidaritas. Praktik tasamuh tercermin dalam berbagai aktivitas sosial,
seperti kerja bakti bersama, kegiatan kemanusiaan lintas agama, serta forum dialog antarumat
beragama. Literatur yang dikaji menegaskan bahwa keterlibatan aktif masyarakat dalam

kegiatan bersama dapat memperkuat rasa saling percaya dan mengurangi prasangka negatif

616


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

antar kelompok. Dengan demikian, tasamuh tidak hanya berperan pada level individu, tetapi
juga pada level struktural dalam membangun tatanan sosial yang inklusif.

Pembahasan ini juga menunjukkan adanya hubungan yang erat antara implementasi
tasamuh di sekolah dan kehidupan masyarakat. Sekolah dipandang sebagai agen sosialisasi
utama yang menyiapkan generasi muda untuk hidup di tengah masyarakat yang beragam. Nilai
tasamuh yang ditanamkan sejak dini di sekolah akan membentuk pola pikir dan sikap peserta
didik dalam berinteraksi sosial di kemudian hari. Peserta didik yang terbiasa dengan budaya
toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan di sekolah cenderung mampu mengaplikasikan
nilai tersebut dalam kehidupan bermasyarakat.

Lebih jauh, penguatan nilai tasamuh melalui pendidikan memiliki implikasi strategis
dalam konteks kebangsaan. Di tengah tantangan globalisasi, radikalisme, dan konflik berbasis
identitas, tasamuh menjadi salah satu pilar penting dalam menjaga persatuan dan keutuhan
sosial. Pendidikan tasamuh di sekolah berkontribusi pada pembentukan warga negara yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara sosial dan emosional. Hal ini
sejalan dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan pengembangan karakter dan
kepribadian peserta didik.

Dengan demikian, hasil kajian pustaka ini menegaskan bahwa implementasi tasamuh
dalam kehidupan sekolah dan masyarakat merupakan proses yang berkelanjutan dan saling
terkait. Sekolah dan masyarakat perlu bersinergi dalam menanamkan dan menguatkan nilai
tasamuh agar tercipta kehidupan sosial yang harmonis, damai, dan berkeadilan. Penguatan nilai
tasamuh melalui kebijakan pendidikan, praktik pembelajaran, serta partisipasi aktif masyarakat
menjadi langkah strategis dalam menghadapi dinamika keberagaman di era modern.

1. Internalisasi nilai Tasamuh di lingkungan sekolah
Berdasarkan dari beberapa sumber yang dibaca Implementasi tasamuh di sekolah
tidak hanya terbatas pada transfer pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga
mencakup transfer nilai (transfer of valeu). Temuan dari kajian literatur menunjukan
bahwa sekolah yang efektif mengimplementasikan toleransi adalah sekolah yang mampu
mengintegrasikan tasamuh kedalam tiga aspek utama:
a) Integrasi kurikurel:
Berdasarkan kajian anwar (2022), nilai tasamuh Diinternalisasikan melalui

materi Pendidikan Agama Islam (PAI) yang menekankan pada ayat ayat inklusif.

617


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Guru tidak lagi mengajarkan agama sebagai doktrin yang kaku, melainkan sebagai
ajaran yang menghargai keberadaan “yang lain” (the other).

Budaya Sekolah (Hidden Curriculum): Hasanah (2022) menegaskan bahwa
pendidikan karakter berbasis tasamuh lebih banyak terjadi di luar kelas. Interaksi
antar siswa yang berbeda latar belakang dalam kegiatan ekstrakurikuler menjadi
ruang praktis bagi siswa untuk mengendalikan ego dan menghormati perbedaan
pendapat.

Keteladanan Pendidik: Pendidik berfungsi sebagai mediator yang menetralisir
potensi prasangka sosial di kalangan siswa. Sikap guru yang adil dalam memberikan
penilaian tanpa memandang status sosial menjadi bukti nyata implementasi tasamuh

yang paling kuat pengaruhnya terhadap psikologi siswa.

2. Manifestasi Tasamuh dalam Kehidupan Masyarakat Multikultural

Dalam konteks masyarakat, tasamuh berfungsi sebagai modal sosial yang menjaga
kohesi di tengah pluralitas. Mubarak (2021) mengidentifikasi bahwa implementasi
tasamuh di masyarakat Indonesia memiliki karakteristik yang unik:

Toleransi dalam Muamalah: Masyarakat cenderung menunjukkan sikap tasamuh
yang tinggi pada aspek sosial-ekonomi (muamalah), seperti gotong royong dan
perdagangan, tanpa mencampuradukkan urusan akidah (ibadah).

Ruang Dialogis: Implementasi tasamuh di masyarakat juga terlihat dari adanya
mekanisme musyawarah untuk menyelesaikan perselisihan. Hal in1 menunjukkan bahwa
tasamuh bukan sekadar sikap pasif "membiarkan", melainkan keterlibatan aktif dalam

menciptakan perdamaian (Sholeh, 2018).

3. Sinergi Moderasi Beragama: Tantangan dan Solusi
Meskipun secara konseptual tasamuh telah berakar kuat, implementasinya di
lapangan menghadapi tantangan berupa eksklusivisme keagamaan dan pengaruh narasi
intoleran di media sosial. Farkhan (2023) menyoroti bahwa penguatan kebijakan
Moderasi Beragama menjadi kunci utama.
Sinergi antara sekolah dan masyarakat sangat diperlukan agar nilai yang diajarkan
di sekolah tidak luntur saat siswa kembali ke lingkungan rumahnya. Solusi yang

ditawarkan dari hasil studi pustaka ini adalah pembentukan ekosistem toleransi yang

618


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

melibatkan peran aktif tokoh agama, pendidik, dan keluarga untuk melakukan literasi

digital bagi generasi muda guna menangkal paham radikal.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil analisis terhadap berbagai literatur ilmiah, dapat di simpulkan bahwa
implementasi nilai tasamuh merupakan instrumen fundamental dalam membangun kerukunan
sosial baik di lingkungan pendidikan maupun di tengah masyarakat luas. Di lingkungan
sekolah, tasamuh tidak hanya di ajarkan sebagai materi kognitif dalam kurikulum Pendidikan
Agama Islam, tetapi juga di internalisasikan melalui budaya sekolah yang inklusif serta
keteladanan nyata dari tenaga pendidikan dalam bersikap adil dan menghargai perbedaan.
Sementara itu, dalam kehidupan masyarakat, nilai tasamuh termanifestasi melalui kerjasama
sosial lintas identitas dalam urusan muamalah serta penyelesaian konflik secara dialogis tanpa
mengorbankan prinsip dasar keyakinan masing-masing. Secara strategis, pendidikan tasamuh
yang di lakukan secara konsisten sejak dini berperan penting dalam membentuk karakter
moderat dan mencegah paham intoleran. Oleh karena itu, sinergi yang kokoh antara lembaga
pendidikan, keluarga, dan masyarakat menjadi kunci utama untuk memastikan nilai-nilai
toleransi ini tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi juga di praktikkan sebagai gaya

hidup demi terwujudnya tatanan sosial yang harmonis dan inklusif.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A., & Irhamna, T. M. (2023). Toleransi Di Era Kontemporer: Kajian Pemikiran
Ahmad Syarif Yahya Untuk Membangun Harmoni Antar Agama. Abrahamic Religions:
Jurnal Studi Agama-Agama, 3(2), 326. Https://D01.0rg/10.22373/A1).V3i2.22516

Arikarani, Y., Azman, Z., Aisyah, S., Ansyah, F. P., & Zakia Kirti, T. D. (2024). Konsep
Pendidikan Islam Dalam Penguatan Moderasi Beragama. Ej, 7(1), 71-88.
Https://Doi.0Org/10.37092/Ej.V7i1.840

Hasanah, N., Darwisa, D., & Zuhriyah, I. A. (2023). Analisis Strategi Guru Dalam
Mengembangkan Ranah Afektif Peserta Didik Di Sekolah Dasar. Academy Of Education
Journal, 14(2), 635-648. Https://D0i.0rg/10.47200/A0ej.V14i2.1828

Hermawati, P. K., Sujaryanto, H., & Nuryadi, M. H. (T.T.). Strategi Resolusi Konflik Sosial
Melalui Pendidikan Toleransi: Studi Kasus Intoleransi Antar Umat Beragama.

Khoriyah, R., Kulsum, U., & Shafaunnida, A. (T.T.). Pendidikan Multikultural Dalam

619


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

Jurnal Inovasi Pembelajaran dan
Teknologi Modern

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm Vol. 10, No. 1, Januari 2026

Meningkatkan Konsep Tasamuh.

M.A Farkhan. (2023). Konsep Tasamuh (Toleransi) Menurut Para Ulama Islam Dan Tokoh
Barat. Rahmad : Jurnal  Studi Islam Dan Ilmu Al-Qur’an, 1(2), 123-131.
Https://D0i.Org/10.71349/Rahmad.V1i2.10

Moch Zainal Arifin Hasan & Muhammad Rizal Ansori. (2024). Implikasi Pembelajaran
Ahlusunnah Wal Jama’ah Terhadap Penguatan Moderasi Beragama. Journal Of
Contemporary Islamic Education, 4(1), 86—102.
Https://Do0i.Org/10.25217/Jcie.V4il1.4363

Ningsih, I. W., Supriani, Y., Kartika, 1., & Arifudin, O. (T.T.). Relevansi Moderasi Beragama
Dalam Manajemen Pendidikan Islam Di Indonesia: Strategi Membangun Karakter
Toleran Dan Inklusif.

Rahman, M. F., Najah, S., & Furtuna, N. D. (T.T.). Bhinneka Tunggal lka Sebagai Benteng
Terhadap Risiko Keberagaman Bangsa Indonesia.

Ramadani, E. F., & Harisah, A. (T.T.). Pendidikan Multikultural Dalam Konsepsi Filsafat
Pendidikan Islam: Analisis Segresi Sosial Di Lingkungan Pendidikan.

620


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jiptm

