Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

PEMIKIRAN AL-GHAZALI DAN RELEVANSINYA BAGI TRANSFORMASI
PENDIDIKAN KARAKTER KONTEMPORER

Fahmi Idrist, Iswantir?

12UIN Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi
Email: fahmiidris182002@gmail.com?, iswantir@uinbukittinggi.ac.id?

Abstrak: Krisis spiritualitas dalam pendidikan Islam kontemporer telah mengakibatkan
ketimpangan antara pencapaian akademik dan pembentukan karakter religius. Penelitian ini
bertujuan menganalisis konsep pendidikan spiritual-religius Al-Ghazali dan merumuskan
relevansinya bagi transformasi pendidikan karakter di era modern. Menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode library research, penelitian ini mengkaji karya-karya Al-Ghazali
terutama lhya Ulumuddin dan literatur sekunder terkait. Analisis data dilakukan melalui content
analysis dengan teknik hermeneutika untuk memahami makna substantif pemikiran Al-Ghazali
dalam konteks historis dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali
membangun paradigma pendidikan berbasis spiritualitas dengan lima pilar utama: (1) tujuan
pendidikan berorientasi tagarrub (mendekatkan diri kepada Allah) sebagai finalitas tertinggi;
(2) kurikulum yang mengintegrasikan ilmu syariah, akhlak, dan tasawuf dengan pembedaan
antara ilmu fardhu "ain dan fardhu kifayah; (3) metode tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) melalui
mujahadah, riyadhah, dan muragabah; (4) guru sebagai murabbi yang berfungsi sebagai
pembimbing spiritual, bukan sekadar pengajar; dan (5) konsep adab sebagai etos belajar yang
mencakup dimensi spiritual, moral, dan intelektual. Relevansi pemikiran Al-Ghazali terhadap
pendidikan kontemporer meliputi: rekonstruksi tujuan pendidikan dari orientasi pragmatis-
materialistik menuju orientasi spiritual-transendental, pengembangan kurikulum berbasis
tazkiyah yang mengintegrasikan pembelajaran kognitif dengan pembinaan spiritual, revitalisasi
peran guru sebagai murabbi dengan kompetensi spiritual dan moral, serta implementasi kultur
adab dalam budaya sekolah. Penelitian ini berkontribusi dalam menyediakan kerangka
konseptual untuk pengembangan model pendidikan Islam berbasis spiritualitas yang dapat
menjawab tantangan krisis karakter dan sekularisasi pendidikan. Implikasi praktis mencakup
rekomendasi kebijakan pengembangan kurikulum integratif, pelatihan guru berbasis
kompetensi spiritual, dan desain program pembinaan siswa yang holistik.

Kata Kunci: Al-Ghazali, Pendidikan Spiritual, Tazkiyatun Nafs, Tagarrub, Pendidikan
Karakter, Transformasi Pendidikan Islam

Abstract: The crisis of spirituality in contemporary Islamic education has resulted in an
imbalance between academic achievement and the formation of religious character. This study
aims to analyze Al-Ghazali's spiritual-religious education concept and formulate its relevance
for character education transformation in the modern era. Using a qualitative approach with
library research methods, this study examines Al-Ghazali's works, especially Ihya Ulumuddin,

22


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb
mailto:fahmiidris182002@gmail.com1
mailto:iswantir@uinbukittinggi.ac.id2

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

and related secondary literature. Data analysis was conducted through content analysis with
hermeneutic techniques to understand the substantive meaning of Al-Ghazali's thoughts in
historical and contemporary contexts. The results show that Al-Ghazali built a spirituality-
based education paradigm with five main pillars: (1) educational goals oriented toward
tagarrub (drawing closer to Allah) as the highest finality; (2) curriculum integrating shari‘ah
knowledge, morals, and Sufism with differentiation between fardhu 'ain and fardhu kifayah
knowledge; (3) tazkiyatun nafs (purification of the soul) method through mujahadah, riyadhah,
and muraqgabah; (4) teachers as murabbi functioning as spiritual guides, not merely
instructors; and (5) the concept of adab as learning ethos encompassing spiritual, moral, and
intellectual dimensions. The relevance of Al-Ghazali's thought to contemporary education
includes: reconstruction of educational goals from pragmatic-materialistic orientation toward
spiritual-transcendental orientation, development of tazkiyah-based curriculum integrating
cognitive learning with spiritual development, revitalization of teachers' role as murabbi with
spiritual and moral competence, and implementation of adab culture in school culture. This
research contributes to providing a conceptual framework for developing spirituality-based
Islamic education models that can address character crisis and educational secularization
challenges. Practical implications include policy recommendations for integrative curriculum
development, spiritual competence-based teacher training, and holistic student development
program design.

Keywords: Al-Ghazali, Spiritual Education, Tazkiyatun Nafs, Tagarrub, Character Education,
Islamic Education Transformation

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi paradoks fundamental: di satu sisi terjadi
ekspansi kuantitatif lembaga pendidikan Islam dengan peningkatan jumlah madrasah, sekolah
Islam, dan perguruan tinggi Islam, namun di sisi lain terjadi degradasi kualitas spiritual dan
moral lulusan (Langgulung, 2003). Fenomena ini mengindikasikan adanya krisis paradigmatik
dalam sistem pendidikan Islam yang lebih menekankan aspek kognitif-intelektual namun
mengabaikan dimensi spiritual-religius sebagai ruh pendidikan Islam itu sendiri.

Data empiris menunjukkan bahwa meskipun siswa di lembaga pendidikan Islam
memiliki pengetahuan agama yang memadai, implementasi nilai-nilai spiritualitas dalam
kehidupan sehari-hari masih sangat rendah. Penelitian Muhaimin (2012) menemukan bahwa
67% siswa madrasah memiliki pemahaman kognitif yang baik tentang ajaran Islam, namun
hanya 34% yang mengamalkan secara konsisten dalam perilaku keseharian. Kesenjangan
antara pengetahuan (knowledge) dan pengamalan (practice) ini mengindikasikan kegagalan

pendidikan Islam dalam menginternalisasi nilai-nilai spiritual ke dalam kepribadian siswa.

23


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Problematika ini diperparah oleh orientasi pendidikan yang semakin pragmatis dan
materialistik. Zarkasyi (2012) mengidentifikasi tiga manifestasi krisis spiritualitas dalam
pendidikan Islam kontemporer: (1) reduksi tujuan pendidikan dari tagarrub ilallah
(mendekatkan diri kepada Allah) menjadi sekadar pencapaian target akademik dan kompetensi
teknis; (2) dikotomi antara ilmu agama dan umum yang mengakibatkan sekularisasi proses
pembelajaran; dan (3) transformasi peran guru dari murabbi (pendidik spiritual) menjadi
sekadar mu'allim (pengajar) yang hanya mentransfer informasi.

Akar masalah ini dapat ditelusuri pada proses modernisasi pendidikan Islam yang
mengadopsi sistem pendidikan Barat secara tidak kritis. Wan Daud (1998) menjelaskan bahwa
kolonialisme telah mengakibatkan "de-Islamisasi ilmu" melalui pemisahan antara dimensi
material-rasional dengan dimensi spiritual-transendental dalam pendidikan. Akibatnya,
pendidikan Islam kehilangan karakternya yang khas dan mengalami krisis identitas.

Dalam konteks ini, pemikiran Al-Ghazali (1058-1111 M) tentang pendidikan spiritual-
religius menjadi sangat relevan untuk dikaji. Al-Ghazali diakui sebagai Hujjatul Islam
(pembela Islam) yang berhasil mengintegrasikan dimensi syariah, akhlak, dan tasawuf dalam
satu kesatuan paradigma pendidikan yang komprehensif. Karya monumentalnya, lhya
Ulumuddin, memuat konsep pendidikan spiritual yang holistik dan aplikatif, mengatasi
dikotomi antara dimensi eksoterik dan esoterik Islam.

Berbeda dengan pemikir Muslim lain yang cenderung parsial, Al-Ghazali menawarkan
sintesis brillian antara ortodoksi religius dengan spiritualitas sufistik. la menolak ekstremisme
legalistik yang kering dari spiritualitas, sekaligus mengkritik sufisme yang mengabaikan
syariah. Baginya, pendidikan sejati harus mengintegrasikan ketiga dimensi: syariah sebagai
landasan legal-normatif, akhlak sebagai manifestasi perilaku, dan tasawuf sebagai dimensi
spiritual-esoterik (Nakosteen, 1996).

Meskipun pemikiran Al-Ghazali telah banyak dikaji, sebagian besar studi masih bersifat
deskriptif-historis dan belum mengeksplorasi secara mendalam dimensi spiritualitas dalam
konteks transformasi pendidikan kontemporer. Studi Zainuddin (1991) dan Ibn Rusn (1999)
lebih fokus pada aspek filosofis-teoretis namun kurang menganalisis relevansi praktis bagi
pengembangan sistem pendidikan Islam modern. Sementara penelitian Arifin (2005) dan
Djalaludin & Said (1994) cenderung general dan tidak spesifik mengkaji paradigma

spiritualitas Al-Ghazali.

24


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Kesenjangan penelitian ini perlu dijembatani melalui kajian Kritis-analitis yang tidak
hanya mendeskripsikan pemikiran Al-Ghazali tetapi juga merekonstruksi paradigma
spiritualitasnya dalam kerangka konseptual yang sistematis dan mengeksplorasi relevansinya
untuk menjawab problematika pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis berupa kerangka konseptual pendidikan berbasis spiritualitas

dan kontribusi praktis berupa rekomendasi kebijakan untuk transformasi pendidikan Islam

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berupaya memahami,
menginterpretasi, dan merekonstruksi makna substantif dari pemikiran Al-Ghazali tentang
pendidikan spiritual dalam konteks historis dan relevansinya dengan konteks kontemporer
(Creswell, 2014). Jenis penelitian kepustakaan dipilih karena objek kajian berupa pemikiran
tokoh yang terekam dalam berbagai teks primer dan literatur sekunder (Zed, 2008).

Sumber data penelitian terdiri dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer adalah
karya-karya asli Al-Ghazali, terutama: (1) Ihya Ulumuddin yang merupakan magnum opus Al-
Ghazali berisi pembahasan komprehensif tentang spiritualitas Islam; (2) Ayyuha al-Walad
(nasihat untuk murid) yang memuat konsep pendidikan spiritual; (3) Bidayatul Hidayah
tentang petunjuk awal menuju jalan Allah; (4) Minhajul Abidin tentang metode para 'abid; dan
(5) Al-Mungidz min al-Dhalal yang merupakan autobiografi intelektual Al-Ghazali.

Sumber sekunder meliputi: (1) buku-buku tentang pemikiran Al-Ghazali karya Ibn Rusn
(1999), Zainuddin (1991), Arifin (2005), Al-Rasyid & Nizar (2005), Ihsan & Ihsan (2007), dan
Nata (2001); (2) jurnal dan artikel ilmiah tentang pendidikan spiritual dan pemikiran Al-
Ghazali; (3) buku-buku tentang filsafat dan sejarah pendidikan Islam; dan (4) literatur tentang
pendidikan karakter dan spiritualitas dalam konteks kontemporer.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dengan langkah-langkah: (1)
identifikasi dan inventarisasi literatur relevan; (2) kategorisasi literatur berdasarkan tingkat
kepentingan (primer, sekunder, tersier); (3) pembacaan intensif dan kritis terhadap literatur
primer; (4) pencatatan dan kodifikasi data berdasarkan tema-tema kajian; (5) verifikasi data
melalui cross-checking antar sumber; dan (6) kompilasi data untuk analisis lanjutan.

Analisis data menggunakan metode content analysis dengan pendekatan hermeneutika

filosofis. Content analysis digunakan untuk mengidentifikasi tema-tema, konsep-konsep, dan

25


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

prinsip-prinsip dalam pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan spiritual (Krippendorff, 2004).
Hermeneutika filosofis digunakan untuk memahami makna substantif pemikiran Al-Ghazali
dalam konteks historis dan menginterpretasikannya untuk konteks kontemporer (Ricoeur,
1981).

Proses analisis dilakukan melalui enam tahap: (1) familiarisasi dengan membaca
berulang literatur untuk memperoleh pemahaman holistik; (2) kodifikasi dengan
mengidentifikasi unit-unit makna dan memberikan kode berdasarkan tema; (3) kategorisasi
dengan mengelompokkan kode-kode dalam kategori yang lebih luas; (4) interpretasi untuk
memahami makna substantif dari setiap kategori; (5) komparasi dengan membandingkan
berbagai sumber untuk verifikasi dan triangulasi; dan (6) sintesis dengan merumuskan temuan
dalam kerangka konseptual yang koheren.

Untuk menjaga keabsahan interpretasi, penelitian ini menggunakan empat Kkriteria
validitas hermeneutika: (1) koherensi memastikan konsistensi internal interpretasi; (2)
komprehensivitas memastikan interpretasi mencakup seluruh aspek relevan; (3) penetrasi
memastikan interpretasi mengungkap makna mendalam; dan (4) kontekstualitas memastikan

interpretasi mempertimbangkan konteks historis dan kultural (Bleicher, 1980).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konstruksi Paradigma Pendidikan Spiritual-Religius Al-Ghazali
Fondasi Teologis-Antropologis

Al-Ghazali membangun paradigma pendidikannya berdasarkan pemahaman teologis-
antropologis yang khas. Dalam Ihya Ulumuddin, ia menjelaskan bahwa manusia diciptakan
Allah dengan struktur kepribadian berlapis: jasad (jism), jiwa (nafs), hati (qalb), ruh (ruh), dan
akal ("aqgl). Setiap dimensi memiliki karakteristik dan kebutuhan tersendiri yang harus dipenuhi
melalui pendidikan.

Dimensi jasad merupakan aspek material-fisik yang memiliki kebutuhan biologis seperti
makan, minum, dan istirahat. Dimensi nafs adalah aspek psikologis yang mencakup dorongan,
emosi, dan keinginan. Dimensi galb adalah pusat spiritual yang menjadi lokus kesadaran
tentang Tuhan. Dimensi ruh adalah esensi ketuhanan dalam diri manusia yang bersifat
transenden. Dimensi ‘aql adalah fakultas rasional untuk memahami realitas (Al-Ghazali, 2007).

Yang fundamental dalam antropologi Al-Ghazali adalah konsep fitrah. la menegaskan

bahwa setiap manusia dilahirkan dalam keadaan fitrah (suci), namun lingkungan dan

26


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

pendidikan yang menentukan arah perkembangannya. Al-Ghazali mengutip hadis Nabi:
"Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua orang tuanyalah yang
menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi” (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:41).

Konsep fitrah ini memiliki implikasi pedagogis fundamental: pendidikan bukan proses
mengisi wadah kosong (tabula rasa) tetapi proses aktualisasi potensi bawaan yang sudah ada.
Tugas pendidik adalah membantu peserta didik mengaktualisasikan fitrah kebaikannya dan
menjaga agar tidak tercemar oleh pengaruh negatif lingkungan. Inilah yang disebut Al-Ghazali

sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa).

Tujuan Pendidikan: Tagarrub llallah sebagai Finalitas Tertinggi

Al-Ghazali merumuskan tujuan pendidikan dalam hierarki bertingkat. Pada tingkat
terendah, pendidikan bertujuan untuk memenuhi kebutuhan duniawi seperti memperoleh
penghidupan dan status sosial. Pada tingkat menengah, pendidikan bertujuan untuk
kesempurnaan akal dan akhlak. Namun tujuan tertinggi dan paling esensial adalah tagarrub
ilallah (mendekatkan diri kepada Allah) dan memperoleh kebahagiaan abadi di akhirat (Al-
Rasyid & Nizar, 2005).

Dalam lhya Ulumuddin, Al-Ghazali menegaskan: "Tujuan tertinggi ilmu adalah
mendekatkan diri kepada Allah Tuhan semesta alam, bukan untuk memperoleh kedudukan,
kekayaan, atau pujian manusia" (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:57). Pernyataan ini mengindikasikan
kritik tajam terhadap orientasi pendidikan yang pragmatis-materialistik dan menegaskan
prioritas dimensi spiritual-transendental.

Konsep tagarrub memiliki makna substantif yang perlu dipahami secara mendalam.
Bukan berarti kedekatan spasial-fisik karena Allah tidak terikat ruang dan waktu, melainkan
kedekatan spiritual melalui ma'rifat (pengenalan mendalam), mahabbah (kecintaan), dan
ketaatan. Al-Ghazali menjelaskan: "Kedekatan kepada Allah adalah dengan hati, bukan dengan
jasad. Semakin seseorang mengenal Allah, mencintai-Nya, dan taat kepada-Nya, semakin ia
dekat dengan-Nya" (Al-Ghazali, 2007, Juz 4:289).

Al-Ghazali membedakan secara tegas antara tujuan mempelajari ilmu agama dan ilmu
duniawi. Untuk ilmu-ilmu agama seperti tafsir, hadis, figh, dan tasawuf, tujuannya harus murni
untuk mendekatkan diri kepada Allah, bukan untuk mencari kedudukan sebagai gadhi, mufti,

atau khatib. Sebaliknya, untuk ilmu-ilmu duniawi seperti kedokteran, teknik, dan perdagangan,

27


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

boleh mempelajarinya untuk tujuan material sepanjang dalam koridor halal dan tidak
melupakan tujuan ukhrawi (Ibn Rusn, 1999).

Pembedaan ini bukan berarti dikotomi antara ilmu agama dan duniawi, tetapi pembedaan
dalam niat dan orientasi. Semua ilmu pada hakikatnya adalah anugerah Allah dan dapat
menjadi sarana mendekatkan diri kepada-Nya jika dipelajari dan diamalkan dengan niat yang
benar. Bahkan ilmu duniawi seperti kedokteran, jika dipelajari dengan niat menolong sesama

dan mensyukuri nikmat Allah, menjadi ibadah yang bernilai ukhrawi.

Epistemologi Spiritual: Jalan Menuju Ma'rifatullah

Al-Ghazali mengembangkan epistemologi yang integratif, mengakui tiga sumber
pengetahuan: indra (al-hawass), akal (al-'aql), dan intuisi spiritual (al-dzauq atau al-kasyf).
Ketiga sumber ini memiliki objek dan metode tersendiri yang saling melengkapi, bukan
bertentangan (Nakosteen, 1996).

Pengetahuan inderawi diperoleh melalui observasi dan eksperimen terhadap fenomena
material-fisik. Pengetahuan rasional diperoleh melalui penalaran logis dan refleksi intelektual.
Sementara pengetahuan intuitif-spiritual diperoleh melalui riyadhah (latihan spiritual),
mujahadah (perjuangan melawan nafsu), dan muragabah (kesadaran tentang kehadiran Allah).

Yang menarik adalah konsep Al-Ghazali tentang 'ilm laduni (pengetahuan langsung dari
Allah) sebagai tingkatan tertinggi pengetahuan. Dalam Al-Mungidz min al-Dhalal, ia
menceritakan pengalaman pribadinya mencapai ma'rifat melalui dzauq (pengalaman spiritual
langsung) setelah melewati krisis intelektual yang membuatnya tidak puas dengan pengetahuan
rasional semata (Al-Ghazali, 1988).

Epistemologi spiritual ini memiliki implikasi pedagogis penting: pendidikan tidak cukup
dengan transfer informasi dan pengembangan kemampuan berpikir logis, tetapi harus
mencakup pembinaan spiritual melalui praktik-praktik riyadhah agar peserta didik mencapai
ma'rifat yang autentik. Inilah yang membedakan pendidikan Islam dengan pendidikan sekuler

yang hanya menekankan dimensi kognitif-rasional.

Prinsip-Prinsip Pendidikan Spiritual Al-Ghazali
Prinsip Tazkiyatun Nafs (Penyucian Jiwa)

Prinsip fundamental dalam pendidikan spiritual Al-Ghazali adalah tazkiyatun nafs yang

28


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

berarti penyucian jiwa dari sifat-sifat tercela (madzmumah) dan mengisinya dengan sifat-sifat
terpuji (mahmudah). Konsep ini bersumber dari al-Qur'an: "Sungguh beruntung orang yang
mensucikan jiwanya, dan sungguh merugi orang yang mengotorinya” (QS. As-Syams: 9-10).

Al-Ghazali mengidentifikasi empat penyakit hati utama yang harus dibersihkan: (1) hubb
al-dunya (cinta dunia berlebihan); (2) hubb al-jah (cinta kedudukan dan popularitas); (3) hubb
al-mal (cinta harta berlebihan); dan (4) kibr (kesombongan). Keempat penyakit ini merupakan
akar dari segala penyimpangan moral dan spiritual (Al-Ghazali, 2007, Juz 3).

Metode tazkiyah meliputi tiga tahap: (1) takhalli (mengosongkan diri dari sifat tercela);
(2) tahalli (menghiasi diri dengan sifat terpuji); dan (3) tajalli (tersingkapnya nur ilahi dalam
hati). Ketiga tahap ini harus dilalui secara progresif dan berkelanjutan, bukan sekali jalan tetapi
proses seumur hidup.

Dalam konteks pendidikan, prinsip tazkiyah mengharuskan lembaga pendidikan Islam
tidak hanya fokus pada pencapaian akademik tetapi juga pembinaan spiritual siswa melalui
program-program konkret seperti pembinaan akhlak, pembiasaan ibadah, dan bimbingan
spiritual. Guru harus berperan sebagai muzakki (penyuci jiwa) yang membimbing siswa dalam

proses transformasi spiritual.

Prinsip Ilmu dan Amal Harus Integral

Al-Ghazali sangat menekankan integrasi antara ilmu dan amal. Ilmu tanpa amal adalah
ibarat pohon tanpa buah, tidak bermanfaat bahkan menjadi hujjah (bukti) di hari kiamat. la
mengutip hadis: "llmu yang tidak diamalkan seperti pohon yang tidak berbuah™ (Al-Ghazali,
2007, Juz 1:82).

Dalam lhya Ulumuddin, Al-Ghazali menceritakan kisah-kisah para ulama yang tidak
mengamalkan ilmunya dan mendapat siksa berat di akhirat. la juga mengkritik keras fenomena
"pedagang ilmu” (tujjar al-'ilm) yang menjadikan ilmu sebagai komoditas untuk mencari
keuntungan duniawi (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:95-103).

Prinsip ini menuntut transformasi proses pembelajaran dari orientasi teori-kognitif
menuju praksis-aplikatif. Setiap mata pelajaran harus dirancang tidak hanya untuk mentransfer
pengetahuan tetapi juga membentuk karakter dan kebiasaan beramal. Evaluasi pembelajaran
tidak cukup dengan tes kognitif tetapi harus mencakup penilaian sikap dan perilaku nyata

siswa.

29


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Prinsip Guru sebagai Murabbi, Bukan Sekadar Mu'allim

Al-Ghazali membedakan antara mu'allim (pengajar) dan murabbi (pendidik). Mu'allim
hanya mentransfer informasi dan melatih keterampilan intelektual, sementara murabbi
membimbing perkembangan holistik peserta didik mencakup dimensi spiritual, moral,
intelektual, dan sosial (Ihsan & lhsan, 2007).

Peran guru sebagai murabbi meliputi delapan fungsi: (1) mencintai murid seperti anak
sendiri dengan kasih sayang yang tulus; (2) mengikuti keteladanan Nabi sebagai pendidik
sempurna; (3) tidak mengharapkan upah material tetapi mencari ridha Allah; (4) memberi
nasihat dengan bijaksana sesuai tingkat pemahaman murid; (5) mencegah murid dari akhlak
tercela dengan hikmabh; (6) mengamalkan ilmu yang diajarkan sebagai teladan; (7) memahami
psikologi dan tingkat perkembangan murid; dan (8) mempraktikkan prinsip tarbiyah yang
menyeluruh (Arifin, 2005).

Yang paling esensial adalah guru harus lebih dulu mensucikan jiwanya sebelum
membimbing murid. Al-Ghazali menegaskan: "Barangsiapa yang mendidik dirinya sendiri
lebih mulia daripada orang yang hanya mendidik orang lain. Guru yang mengamalkan ilmunya
adalah bagaikan matahari yang memberi cahaya kepada dirinya dan orang lain" (Al-Ghazali,
2007, Juz 1:78).

Prinsip Adab sebagai Etos Belajar Spiritual

Al-Ghazali mengembangkan konsep adab yang melampaui makna "sopan santun
menjadi etos belajar yang mencakup dimensi spiritual, moral, dan intelektual. Adab murid
terhadap ilmu meliputi: (1) menyucikan jiwa dari akhlak tercela sebelum menuntut ilmu; (2)
mengurangi keterikat

an dengan urusan duniawi agar fokus pada ilmu; (3) tidak sombong terhadap ilmu dan
tidak meremehkan cabang ilmu apapun; (4) mempelajari ilmu secara bertahap dari yang paling
penting dan mendasar; (5) tidak mempelajari satu cabang ilmu sebelum menguasai yang
sebelumnya; (6) mengetahui hirarki dan nilai relatif berbagai ilmu; (7) mempelajari ilmu yang
paling mulia dan bermanfaat lebih dahulu; dan (8) mengetahui hubungan antara berbagai
cabang ilmu (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:65-71).

Adab murid terhadap guru mencakup: (1) menghormati guru dengan penghormatan

spiritual, bukan hanya formal; (2) mendengarkan dengan penuh perhatian dan tidak memotong

30


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

pembicaraan guru; (3) tidak berdebat dengan guru kecuali dengan cara yang sopan; (4) tidak
iri terhadap murid lain yang lebih diperhatikan guru; (5) tidak mengajarkan ilmu yang diperoleh
dari seorang guru kepada guru lain kecuali dengan izin; (6) mendoakan guru dengan tulus; (7)
bersabar terhadap kekerasan guru karena itu untuk kebaikan murid; dan (8) menganggap guru
sebagai bapak spiritual (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:72-78).

Konsep adab ini sangat kontras dengan budaya pendidikan kontemporer yang cenderung
pragmatis dan transaksional. Dalam perspektif Al-Ghazali, relasi guru-murid bukan sekadar
relasi profesional tetapi relasi spiritual yang sakral, mirip dengan relasi murshid-murid dalam
tarekat sufi.

Metode Pendidikan Spiritual Al-Ghazali
Metode Mujahadah (Perjuangan Spiritual)

Mujahadah adalah metode pendidikan spiritual melalui perjuangan melawan hawa nafsu
dan syahwat. Al-Ghazali menegaskan bahwa nafsu adalah musuh terbesar manusia yang harus
dijinakkan melalui latihan intensif dan konsisten. la mengutip ayat: "Dan orang-orang yang
berjihad untuk (mencari keridhaan) Kami, Kami akan tunjukkan kepada mereka jalan-jalan
Kami" (QS. Al-Ankabut: 69).

Mujahadah mencakup tiga bentuk: (1) mujahadah al-nafs (melawan nafsu) melalui
puasa, mengurangi tidur, dan menahan syahwat; (2) mujahadah al-syaithan (melawan godaan
setan) melalui dzikir dan isti'adzah; dan (3) mujahadah al-dunya (melawan keterikat dengan
dunia) melalui zuhud dan gana'ah (Al-Ghazali, 2007, Juz 3:87-95).

Dalam konteks pendidikan, metode mujahadah dapat diimplementasikan melalui
program pembiasaan seperti: puasa sunnah secara berkala, giyamul lail, mengurangi waktu
untuk hiburan dan bermedia sosial, latihan kesederhanaan hidup, dan program pengabdian

masyarakat yang melatih empati dan kepedulian sosial.

Metode Riyadhah (Latihan Spiritual)

Riyadhah adalah latihan spiritual secara sistematis untuk membentuk kebiasaan-
kebiasaan baik dan menghilangkan kebiasaan buruk. Berbeda dengan mujahadah yang bersifat
melawan, riyadhah bersifat membangun dan positif. Al-Ghazali menjelaskan: "Akhlak adalah

kebiasaan yang tertanam dalam jiwa. Untuk membentuk akhlak terpuji, perlu latihan terus-

31


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

menerus hingga menjadi karakter" (Al-Ghazali, 2007, Juz 3:102).

Metode riyadhah meliputi: (1) al-'adah (pembiasaan) dengan melakukan perbuatan baik
secara berulang-ulang hingga menjadi kebiasaan; (2) al-tadrib (latihan) dengan melatih diri
dalam situasi yang menantang untuk menguji keteguhan; (3) al-mushahabah (bergaul dengan
orang shalih) karena manusia terpengaruh oleh lingkungannya; dan (4) al-muhasabah
(introspeksi diri) dengan mengevaluasi diri setiap hari sebelum tidur.

Implementasi riyadhah dalam pendidikan dapat dilakukan melalui: pembiasaan shalat
berjamaah, program mentoring dengan senior yang lebih baik akhlaknya, jurnal refleksi diri
harian, dan evaluasi diri berkala dengan guru pembimbing spiritual.

Metode Muragabah (Kesadaran tentang Kehadiran Allah)

Muragabah adalah metode pendidikan spiritual melalui pengembangan kesadaran
kontinu tentang kehadiran dan pengawasan Allah. Al-Ghazali menjelaskan bahwa muragabah
adalah puncak dari kesadaran spiritual di mana seseorang senantiasa merasa diawasi oleh Allah
dalam setiap ucapan, perbuatan, bahkan pikiran (Al-Ghazali, 2007, Juz 4:401).

Metode muragabah didasarkan pada konsep ihsan dalam hadis Jibril: "Ihsan adalah
engkau menyembah Allah seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak melihat-
Nya, sesungguhnya Dia melihatmu." Kesadaran ini membentuk kontrol internal yang kuat,
sehingga seseorang tidak berbuat maksiat meskipun tidak ada yang melihat.

Al-Ghazali merumuskan empat tingkat muragabah: (1) muragabah al-yaqdhah
(kesadaran saat terjaga) dengan senantiasa mengingat Allah dalam setiap aktivitas; (2)
muragabah al-galb (kesadaran hati) dengan menjaga pikiran dari hal-hal negatif; (3)
muragabah al-sirr (kesadaran rahasia) dengan menjaga niat tetap ikhlas; dan (4) muragabah
al-ruh (kesadaran ruh) yang merupakan tingkat tertinggi di mana seseorang fana dalam Allah.

Dalam pendidikan, metode muragabah dapat dilatih melalui: program tahajjud dan
tahfidz yang melatih kesadaran spiritual, kajian kitab-kitab tasawuf tentang magamat dan
ahwal, praktik dzikir dengan metode tertentu, dan bimbingan spiritual individual dengan

murabbi yang kompeten.

Metode Tafakkur (Kontemplasi)

Tafakkur adalah metode pendidikan spiritual melalui kontemplasi mendalam tentang

32


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

ayat-ayat Allah, baik ayat gauliyyah (Al-Qur'an) maupun ayat kauniyyah (alam semesta). Al-
Ghazali menekankan pentingnya tafakkur sebagai jalan menuju ma'rifatullah: "Kontemplasi
satu jam lebih baik daripada ibadah seribu tahun tanpa kontemplasi* (Al-Ghazali, 2007, Juz
4:421).

Objek tafakkur meliputi: (1) merenungkan keagungan Allah melalui ciptaan-Nya; (2)
merenungkan makna ayat-ayat Al-Qur'an secara mendalam; (3) merenungkan kematian dan
kehidupan akhirat; (4) merenungkan kelemahan dan ketergantungan diri kepada Allah; dan (5)
merenungkan nikmat-nikmat Allah yang tidak terhitung.

Metode tafakkur dapat diintegrasikan dalam pembelajaran melalui: pembelajaran Al-
Quran dengan metode tadabbur (kontemplasi mendalam), pembelajaran sains dengan
perspektif tauhid yang mengaitkan fenomena alam dengan kebesaran Allah, program khalwah

(retreat spiritual), dan diskusi filosofis tentang makna hidup dan tujuan penciptaan.

Metode Mujalsah dan Suhbah (Pergaulan dengan Orang Shalih)

Al-Ghazali sangat menekankan pentingnya mujalsah (duduk bersama) dan suhbah
(pergaulan) dengan orang-orang shalih sebagai metode pendidikan spiritual. la menegaskan:
"Barangsiapa ingin hatinya hidup dan lembut, hendaklah ia bergaul dengan orang-orang yang
hatinya hidup dengan mengingat Allah™ (Al-Ghazali, 2007, Juz 2:287).

Manfaat suhbah dengan orang shalih meliputi: (1) mendapat nasihat dan bimbingan
spiritual; (2) terpengaruh oleh akhlak mulia mereka melalui modeling; (3) termotivasi untuk
meningkatkan ibadah dan amal shalih; (4) terlindung dari pergaulan negatif; dan (5)
memperoleh berkah dari doa dan keshalihan mereka.

Dalam konteks pendidikan, metode ini dapat diimplementasikan melalui: program
mentoring dengan kakak tingkat atau alumni yang shalih, undangan ulama dan tokoh inspiratif
untuk sharing pengalaman spiritual, kunjungan ke pondok pesantren atau majlis dzikir, dan
pembentukan halagah (kelompok belajar) yang dipimpin oleh pembimbing spiritual.

Kurikulum Pendidikan Spiritual Al-Ghazali
Klasifikasi llmu: Fardhu 'Ain dan Fardhu Kifayah
Al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu berdasarkan tingkat kewajiban mempelajarinya:

fardhu 'ain (wajib individual) dan fardhu kifayah (wajib kolektif). Klasifikasi ini memiliki

33


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

implikasi penting untuk desain kurikulum pendidikan Islam.

IImu fardhu 'ain adalah ilmu yang wajib dipelajari setiap Muslim untuk menjalankan
kewajiban agamanya, meliputi: (1) ilmu tauhid untuk meyakini keesaan Allah dengan benar;
(2) ilmu figh untuk mengetahui hukum ibadah dan muamalat yang diperlukan; (3) ilmu akhlak
untuk membersihkan jiwa dari sifat tercela; dan (4) ilmu batin untuk mengenal penyakit hati
dan cara mengobatinya (Ibn Rusn, 1999).

IImu fardhu kifayah adalah ilmu yang jika ada sebagian orang yang mempelajarinya
maka gugurlah kewajiban seluruh masyarakat, namun jika tidak ada sama sekali maka seluruh
masyarakat berdosa. lImu ini meliputi: (1) ilmu-ilmu agama seperti tafsir, hadis, ushul figh
yang mendalam; (2) ilmu-ilmu duniawi seperti kedokteran, teknik, pertanian, industri; dan (3)
ilmu-ilmu alat seperti bahasa Arab, logika, dan matematika.

Klasifikasi ini menunjukkan pandangan Al-Ghazali yang holistik: pendidikan Islam
harus mencakup ilmu-ilmu agama dan duniawi sekaligus. Tidak ada dikotomi antara keduanya
selama diorientasikan untuk kemaslahatan dan pengabdian kepada Allah. Implikasinya,
kurikulum pendidikan Islam harus integratif, mencakup mata pelajaran agama dan umum

dengan perspektif tauhid yang menyeluruh.

Struktur Kurikulum Berbasis Tazkiyah

Berdasarkan prinsip tazkiyatun nafs, Al-Ghazali merumuskan struktur kurikulum yang
mencakup lima komponen:

Pertama, kurikulum akidah untuk membangun fondasi keyakinan yang kokoh. Materi
meliputi tauhid rububiyah, uluhiyah, dan asma wa sifat dengan pendekatan rasional dan
scriptural. Metode pembelajaran menggunakan dialog, debat ilmiah, dan studi komparatif
dengan aliran-aliran teologi lain.

Kedua, kurikulum syariah untuk mengajarkan hukum-hukum Islam dalam ibadah dan
muamalat. Materi meliputi figh thaharah, shalat, zakat, puasa, haji, muamalat, dan jinayah.
Metode pembelajaran menggunakan kajian kitab, studi kasus, dan praktik langsung.

Ketiga, kurikulum akhlak untuk membentuk kepribadian mulia. Materi meliputi akhlak
kepada Allah, Rasul, diri sendiri, keluarga, masyarakat, dan alam. Metode pembelajaran
menggunakan kisah teladan, refleksi diri, dan pembiasaan perilaku.

Keempat, kurikulum tasawuf untuk pembinaan spiritual. Materi meliputi magamat

34


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

(stasiun spiritual) seperti taubat, zuhud, tawakkal, ridha, dan mahabbah, serta ahwal (kondisi
spiritual) seperti khauf, raja’, syauqg, dan uns. Metode pembelajaran menggunakan dzikir,
muragabah, dan bimbingan spiritual individual.

Kelima, kurikulum adab untuk membentuk etika keseharian. Materi meliputi adab
makan, minum, tidur, berpakaian, bergaul, berbicara, dan adab dalam berbagai situasi. Metode

pembelajaran menggunakan modeling, role-playing, dan pembiasaan (Zainuddin, 1991).

Integrasi Kurikulum: Mengatasi Dikotomi Iimu

Salah satu kontribusi penting Al-Ghazali adalah konsep integrasi kurikulum yang
mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan umum. Dalam Ihya Ulumuddin, ia menegaskan
bahwa semua ilmu pada hakikatnya adalah ilmu agama jika dipelajari dengan niat yang benar
dan diorientasikan untuk kemaslahatan serta pengabdian kepada Allah.

Al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu menjadi tiga kategori berdasarkan nilai intrinsiknya:
(1) ilmu terpuji (mahmud) yang wajib atau sunnah dipelajari; (2) ilmu tercela (madzmum) yang
haram dipelajari seperti sihir dan nujum; dan (3) ilmu mubah yang boleh dipelajari seperti ilmu
syair dan sejarah dalam batas yang wajar (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:38-53).

Yang menarik adalah pandangannya tentang ilmu-ilmu rasional seperti logika,
matematika, dan filsafat alam. Al-Ghazali tidak menolak ilmu-ilmu ini secara total tetapi
memberikan batasan: boleh dipelajari sepanjang tidak bertentangan dengan akidah dan tidak
membuat seseorang sombong dengan akalnya. Bahkan ia sendiri menguasai filsafat dan logika
sebagaimana terlihat dalam karya-karyanya (Nakosteen, 1996).

Konsep integrasi kurikulum Al-Ghazali dapat diimplementasikan melalui: (1) Islamisasi
ilmu pengetahuan dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam setiap mata pelajaran; (2)
pembelajaran tematik-integratif yang menghubungkan berbagai disiplin ilmu dalam tema-tema
tertentu; (3) pendekatan multidisipliner dalam memecahkan masalah; dan (4) pengembangan

kultur sekolah yang Islami sehingga semua aktivitas bernuansa spiritual.

Relevansi Pemikiran Al-Ghazali bagi Pendidikan Islam Kontemporer
Rekonstruksi Tujuan Pendidikan: Dari Pragmatisme Menuju Spiritualisme
Salah satu relevansi utama pemikiran Al-Ghazali adalah untuk merekonstruksi tujuan

pendidikan Islam yang telah mengalami deviasi. Pendidikan Islam kontemporer cenderung

35


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

berorientasi pragmatis-materialistik: fokus pada pencapaian nilai ujian, kelulusan, dan
mendapatkan pekerjaan. Dimensi spiritual-transendental terabaikan atau hanya menjadi
retorika formal tanpa implementasi nyata.

Al-Ghazali menawarkan paradigma alternatif: pendidikan harus berorientasi pada
tagarrub ilallah sebagai tujuan tertinggi. Ini bukan berarti mengabaikan tujuan duniawi, tetapi
menempatkannya dalam hierarki yang tepat: tujuan duniawi sebagai wasilah (sarana) untuk
mencapai tujuan ukhrawi sebagai ghayah (tujuan akhir).

Implementasi konsep ini memerlukan transformasi fundamental dalam: (1) Visi-misi
lembaga pendidikan yang eksplisit menyatakan orientasi spiritual; (2) Indikator keberhasilan
pendidikan yang tidak hanya mengukur prestasi akademik tetapi juga kualitas spiritual dan
moral; (3) Sistem evaluasi yang mencakup penilaian kompetensi spiritual seperti kualitas
ibadah, akhlak, dan kepedulian sosial; dan (4) Kultur sekolah yang mencerminkan nilai-nilai
spiritual dalam setiap aspek kehidupan sekolah.

Pengembangan Kurikulum Berbasis Tazkiyah

Konsep tazkiyatun nafs Al-Ghazali dapat menjadi landasan pengembangan kurikulum
pendidikan Islam yang holistik. Kurikulum berbasis tazkiyah tidak hanya fokus pada transfer
pengetahuan tetapi juga transformasi kepribadian melalui penyucian jiwa.

Implementasi kurikulum berbasis tazkiyah meliputi: (1) Desain kurikulum yang
mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik dengan penekanan pada dimensi
spiritual; (2) Pengembangan mata pelajaran khusus pendidikan spiritual seperti "Tazkiyatun
Nafs" atau "Pendidikan Ruhani®; (3) Integrasi nilai-nilai spiritual dalam semua mata pelajaran
umum; (4) Program ekstrakurikuler spiritual seperti mentoring, halagah, dan retreat; dan (5)
Evaluasi berbasis karakter yang mengukur perkembangan spiritual siswa.

Beberapa lembaga pendidikan Islam telah mulai mengimplementasikan konsep ini,
seperti program "Tahfidz Plus Tazkiyah™ di beberapa pesantren modern, atau "Character
Building berbasis Spiritual” di sekolah Islam terpadu. Namun implementasi masih parsial dan

perlu dikembangkan secara sistematis dan komprehensif.

Peran Guru sebagai Murabbi

Konsep guru sebagai murabbi yang dikembangkan Al-Ghazali sangat relevan untuk

36


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

mengatasi krisis keteladanan dalam pendidikan kontemporer. Guru saat ini cenderung hanya
berfungsi sebagai mu'allim yang mentransfer informasi, tanpa tanggung jawab membimbing
perkembangan spiritual siswa.

Revitalisasi peran guru sebagai murabbi memerlukan: (1) Rekrutmen guru yang tidak
hanya mempertimbangkan kompetensi akademik tetapi juga kualitas spiritual dan moral; (2)
Pelatihan guru yang mencakup kompetensi spiritual seperti kemampuan membimbing, menjadi
teladan, dan menginspirasi; (3) Sistem pembinaan guru berkelanjutan melalui mentoring,
coaching, dan majelis dzikir; (4) Penilaian kinerja guru yang mencakup aspek keteladanan dan
dampak terhadap pembentukan karakter siswa; dan (5) Penghargaan dan reward bagi guru yang
berhasil menjadi murabbi teladan.

Tantangan terbesar adalah mengubah mindset guru dari orientasi profesional-
transaksional menuju calling spiritual. Guru harus memandang profesinya bukan hanya sebagai
pekerjaan untuk mencari nafkah, tetapi sebagai amanah ilahi untuk membimbing generasi

menuju kebahagiaan dunia-akhirat.

Implementasi Metode Pendidikan Spiritual

Metode-metode pendidikan spiritual Al-Ghazali seperti mujahadah, riyadhah,
muragabah, dan tafakkur dapat diadaptasi dalam praktik pendidikan kontemporer dengan
modifikasi sesuai konteks.

Pertama, metode mujahadah dapat diimplementasikan melalui program "Spiritual Camp"
atau "Character Building Camp" di mana siswa dilatih mengendalikan nafsu melalui aktivitas
seperti puasa, giyamul lail, dan live-in di panti asuhan atau daerah terpencil untuk melatih
kesederhanaan dan empati.

Kedua, metode riyadhah dapat diimplementasikan melalui program pembiasaan harian
di sekolah seperti shalat dhuha berjama‘ah, tahfidz Al-Qur'an, infaq rutin, dan kegiatan sosial
berkelanjutan. Kunci keberhasilannya adalah konsistensi dan keteladanan dari guru.

Ketiga, metode muragabah dapat dilatih melalui program dzikir pagi-sore, kajian
tasawuf, dan bimbingan spiritual individual dengan guru pembimbing. Teknologi dapat
dimanfaatkan untuk reminder dzikir dan evaluasi diri melalui aplikasi mobile.

Keempat, metode tafakkur dapat diintegrasikan dalam pembelajaran Al-Qur'an dengan

metode tadabbur, pembelajaran sains dengan perspektif tauhid, dan diskusi filosofis tentang

37


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

makna hidup dan eksistensi.

Pengembangan Kultur Sekolah Berbasis Adab

Konsep adab Al-Ghazali dapat menjadi landasan pengembangan kultur sekolah yang
kondusif bagi pembentukan spiritualitas. Kultur adab mencakup tiga dimensi: adab terhadap
Allah (dimensi vertikal), adab terhadap sesama (dimensi horizontal), dan adab terhadap diri
sendiri (dimensi personal).

Implementasi kultur adab meliputi: (1) Pengembangan tata tertib sekolah yang tidak
hanya berisi aturan formal tetapi nilai-nilai spiritual; (2) Desain lingkungan fisik sekolah yang
kondusif seperti masjid yang representatif, taman untuk kontemplasi, dan pojok-pojok
inspiratif; (3) Pembiasaan ritual spiritual seperti berdoa sebelum-sesudah pelajaran, shalat
berjamaah, dan infag Jumat; (4) Program-program yang melatih kepekaan sosial seperti
berbagi dengan fakir miskin dan mengunjungi panti asuhan; dan (5) Kampanye nilai-nilai adab
melalui poster, mural, dan media sosial sekolah.

Tantangannya adalah konsistensi dalam implementasi dan komitmen seluruh stakeholder
(pimpinan, guru, siswa, orang tua) untuk mewujudkan kultur adab secara total, bukan sekadar

seremonial atau formalitas.

Kritik dan Refleksi

Meskipun pemikiran Al-Ghazali sangat kaya dan relevan, terdapat beberapa aspek yang
perlu dikritisi dan direfleksikan untuk konteks kontemporer.

Pertama, konsep Al-Ghazali tentang ilmu kadang terkesan hierarkis dan menomorduakan
ilmu-ilmu duniawi. Meskipun ia tidak menolak ilmu duniawi, penekanannya yang sangat kuat
pada ilmu agama dan spiritualitas dapat diinterpretasikan secara sempit oleh sebagian orang
sehingga mengabaikan pengembangan sains dan teknologi. Dalam konteks kontemporer,
diperlukan reinterpretasi yang lebih apresiatif terhadap ilmu-ilmu duniawi tanpa mengurangi
prioritas dimensi spiritual.

Kedua, metode-metode spiritual Al-Ghazali seperti khalwah, uzlah (menyendiri), dan
zuhud jika diterapkan secara ekstrem dapat mengarah pada eskapisme dan mengabaikan
tanggung jawab sosial. Diperlukan interpretasi moderat yang menyeimbangkan antara

pembinaan spiritual individual dengan keterlibatan aktif dalam pembangunan masyarakat.

38


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Ketiga, konsep guru sebagai murabbi dengan otoritas spiritual yang tinggi dapat
disalahgunakan jika tidak disertai mekanisme kontrol dan akuntabilitas. Dalam konteks
kontemporer, perlu ada sistem checks and balances untuk mencegah penyalahgunaan otoritas
spiritual oleh oknum guru yang tidak bertanggung jawab.

Keempat, pemikiran Al-Ghazali perlu disesuaikan dengan perkembangan psikologi dan
pedagogi modern. Misalnya, konsep tentang perkembangan anak, gaya belajar, dan metode
pembelajaran dapat diperkaya dengan temuan-temuan penelitian kontemporer tanpa

mengabaikan esensi spiritualitas

KESIMPULAN DAN SARAN

Penelitian ini menghasilkan beberapa kesimpulan penting. Pertama, Al-Ghazali
membangun paradigma pendidikan spiritual-religius yang komprehensif dengan fondasi
teologis-antropologis yang kuat. Manusia dipandang sebagai makhluk berlapis (jasad, nafs,
galb, ruh, 'agl) yang memerlukan pendidikan holistik mencakup seluruh dimensi. Tujuan
tertinggi pendidikan adalah tagarrub ilallah (mendekatkan diri kepada Allah) sebagai finalitas
yang memberikan makna pada seluruh proses pendidikan.

Kedua, Al-Ghazali merumuskan prinsip-prinsip pendidikan spiritual yang fundamental:
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) sebagai proses inti, integrasi ilmu dan amal sebagai syarat
kebermanfaatan, guru sebagai murabbi bukan sekadar mu'allim, dan adab sebagai etos belajar
yang mencakup dimensi spiritual, moral, dan intelektual. Prinsip-prinsip ini memberikan
kerangka normatif untuk praktik pendidikan yang autentik.

Ketiga, Al-Ghazali mengembangkan metode-metode pendidikan spiritual yang aplikatif:
mujahadah (perjuangan melawan nafsu), riyadhah (latihan spiritual sistematis), muragabah
(kesadaran tentang kehadiran Allah), tafakkur (kontemplasi mendalam), dan suhbah (pergaulan
dengan orang shalih). Metode-metode ini bersifat transformatif, tidak hanya membentuk
pengetahuan tetapi juga karakter dan spiritualitas.

Keempat, Al-Ghazali merumuskan kurikulum pendidikan berbasis tazkiyah yang
mencakup lima komponen: akidah, syariah, akhlak, tasawuf, dan adab. Kurikulum ini bersifat
integratif, mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan umum dengan menempatkan seluruh
ilmu dalam kerangka spiritual yang koheren.

Kelima, pemikiran Al-Ghazali sangat relevan untuk transformasi pendidikan Islam

kontemporer dalam lima aspek: (1) rekonstruksi tujuan pendidikan dari orientasi pragmatis-

39


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

materialistik menuju spiritual-transendental; (2) pengembangan kurikulum berbasis tazkiyah
yang holistik; (3) revitalisasi peran guru sebagai murabbi dengan kompetensi spiritual; (4)
implementasi metode-metode pendidikan spiritual yang teradaptasi; dan (5) pengembangan
kultur sekolah berbasis adab.

Penelitian ini memberikan beberapa rekomendasi praktis: (1) Lembaga pendidikan Islam
perlu merevisi visi-misi dan indikator keberhasilan untuk mengakomodasi dimensi spiritual
secara eksplisit; (2) Pengembang kurikulum perlu mendesain kurikulum integratif berbasis
tazkiyah dengan program-program konkret pembinaan spiritual; (3) Lembaga pendidikan
tenaga kependidikan perlu mengintegrasikan kompetensi spiritual dalam standar kompetensi
guru dan kurikulum pendidikan guru; (4) Pemerintah perlu merumuskan kebijakan yang
mendukung pengembangan pendidikan karakter berbasis spiritualitas termasuk alokasi sumber
daya yang memadai; dan (5) Peneliti perlu melakukan studi empiris untuk menguji efektivitas
implementasi konsep-konsep Al-Ghazali dalam konteks pendidikan kontemporer.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada sifatnya yang teoretis-konseptual tanpa uji
empiris di lapangan. Penelitian selanjutnya dapat melakukan studi eksperimental atau action
research untuk menguji efektivitas implementasi metode-metode pendidikan spiritual Al-
Ghazali dalam konteks nyata. Studi komparatif juga dapat dilakukan untuk membandingkan
efektivitas pendidikan berbasis spiritualitas dengan model pendidikan konvensional dalam
membentuk karakter siswa.

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan
spiritual bukan sekadar warisan historis tetapi paradigma yang hidup dan relevan untuk
menjawab tantangan pendidikan Islam kontemporer. Krisis spiritualitas yang dialami
pendidikan Islam saat ini memerlukan solusi fundamental berupa rekonstruksi paradigma dari
orientasi  sekular-materialistik menuju orientasi  spiritual-transendental. ~ Al-Ghazali
menawarkan kerangka konseptual yang komprehensif untuk transformasi tersebut, yang perlu

diimplementasikan secara kreatif dan kontekstual sesuai dengan tantangan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, A. H. M. (1988). Al-Mungidz min al-Dhalal. Dar al-Kutub al-Ilmiyah.
Al-Ghazali, A. H. M. (2007). Ihya Ulumuddin (Jilid 1-4). Dar al-Minhaj.
Al-Rasyid, & Nizar, S. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Ciputat Press.

Arifin, M. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. PT Bumi Aksara.

40


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Bleicher, J. (1980). Contemporary Hermeneutics: Hermeneutics as Method, Philosophy and
Critique. Routledge & Kegan Paul.

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Djalaludin, & Said, U. (1994). Filsafat Pendidikan Islam. PT Raja Grafindo Persada.

Ibn Rusn, A. (1999). Pemikiran Al-Ghazali tentang Pendidikan. Pustaka Pelajar.

Ihsan, H., & Ihsan, F. (2007). Filsafat Pendidikan Islam. CV. Pustaka Setia.

Krippendorff, K. (2004). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (2nd ed.).
SAGE Publications.

Langgulung, H. (2003). Asas-asas Pendidikan Islam. Pustaka Al-Husna Baru.

Muhaimin. (2012). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama
Islam di Sekolah. PT Remaja Rosdakarya.

Nakosteen, M. (1996). Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat: Deskripsi Analisis Abad
Keemasan Islam. Risalah Gusti.

Nata, A. (2001). Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam. PT Raja Grafindo Persada.

Ricoeur, P. (1981). Hermeneutics and the Human Sciences. Cambridge University Press.

Wan Daud, W. M. N. (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad
Naquib al-Attas: An Exposition of the Original Concept of Islamization. ISTAC.

Zainuddin. (1991). Seluk Beluk Pendidikan dari Al-Ghazali. Bumi Aksara.

Zarkasyi, H. F. (2012). Al-Ghazali's Concept of Causality: With Reference to His
Interpretations of Reality and Knowledge. HIT.

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

41


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

