
 

 

 

 

 

 

22 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

PEMIKIRAN AL-GHAZALI DAN RELEVANSINYA BAGI TRANSFORMASI 

PENDIDIKAN KARAKTER KONTEMPORER 

 
Fahmi Idris1, Iswantir2  

1,2UIN Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi 

Email: fahmiidris182002@gmail.com1, iswantir@uinbukittinggi.ac.id2   

 

Abstrak: Krisis spiritualitas dalam pendidikan Islam kontemporer telah mengakibatkan 

ketimpangan antara pencapaian akademik dan pembentukan karakter religius. Penelitian ini 

bertujuan menganalisis konsep pendidikan spiritual-religius Al-Ghazali dan merumuskan 

relevansinya bagi transformasi pendidikan karakter di era modern. Menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode library research, penelitian ini mengkaji karya-karya Al-Ghazali 

terutama Ihya Ulumuddin dan literatur sekunder terkait. Analisis data dilakukan melalui content 

analysis dengan teknik hermeneutika untuk memahami makna substantif pemikiran Al-Ghazali 

dalam konteks historis dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali 

membangun paradigma pendidikan berbasis spiritualitas dengan lima pilar utama: (1) tujuan 

pendidikan berorientasi taqarrub (mendekatkan diri kepada Allah) sebagai finalitas tertinggi; 

(2) kurikulum yang mengintegrasikan ilmu syariah, akhlak, dan tasawuf dengan pembedaan 

antara ilmu fardhu 'ain dan fardhu kifayah; (3) metode tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) melalui 

mujahadah, riyadhah, dan muraqabah; (4) guru sebagai murabbi yang berfungsi sebagai 

pembimbing spiritual, bukan sekadar pengajar; dan (5) konsep adab sebagai etos belajar yang 

mencakup dimensi spiritual, moral, dan intelektual. Relevansi pemikiran Al-Ghazali terhadap 

pendidikan kontemporer meliputi: rekonstruksi tujuan pendidikan dari orientasi pragmatis-

materialistik menuju orientasi spiritual-transendental, pengembangan kurikulum berbasis 

tazkiyah yang mengintegrasikan pembelajaran kognitif dengan pembinaan spiritual, revitalisasi 

peran guru sebagai murabbi dengan kompetensi spiritual dan moral, serta implementasi kultur 

adab dalam budaya sekolah. Penelitian ini berkontribusi dalam menyediakan kerangka 

konseptual untuk pengembangan model pendidikan Islam berbasis spiritualitas yang dapat 

menjawab tantangan krisis karakter dan sekularisasi pendidikan. Implikasi praktis mencakup 

rekomendasi kebijakan pengembangan kurikulum integratif, pelatihan guru berbasis 

kompetensi spiritual, dan desain program pembinaan siswa yang holistik.  

Kata Kunci: Al-Ghazali, Pendidikan Spiritual, Tazkiyatun Nafs, Taqarrub, Pendidikan 

Karakter, Transformasi Pendidikan Islam 

 

Abstract: The crisis of spirituality in contemporary Islamic education has resulted in an 

imbalance between academic achievement and the formation of religious character. This study 

aims to analyze Al-Ghazali's spiritual-religious education concept and formulate its relevance 

for character education transformation in the modern era. Using a qualitative approach with 

library research methods, this study examines Al-Ghazali's works, especially Ihya Ulumuddin, 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb
mailto:fahmiidris182002@gmail.com1
mailto:iswantir@uinbukittinggi.ac.id2


 

 

 

 

 

 

23 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

and related secondary literature. Data analysis was conducted through content analysis with 

hermeneutic techniques to understand the substantive meaning of Al-Ghazali's thoughts in 

historical and contemporary contexts. The results show that Al-Ghazali built a spirituality-

based education paradigm with five main pillars: (1) educational goals oriented toward 

taqarrub (drawing closer to Allah) as the highest finality; (2) curriculum integrating shari'ah 

knowledge, morals, and Sufism with differentiation between fardhu 'ain and fardhu kifayah 

knowledge; (3) tazkiyatun nafs (purification of the soul) method through mujahadah, riyadhah, 

and muraqabah; (4) teachers as murabbi functioning as spiritual guides, not merely 

instructors; and (5) the concept of adab as learning ethos encompassing spiritual, moral, and 

intellectual dimensions. The relevance of Al-Ghazali's thought to contemporary education 

includes: reconstruction of educational goals from pragmatic-materialistic orientation toward 

spiritual-transcendental orientation, development of tazkiyah-based curriculum integrating 

cognitive learning with spiritual development, revitalization of teachers' role as murabbi with 

spiritual and moral competence, and implementation of adab culture in school culture. This 

research contributes to providing a conceptual framework for developing spirituality-based 

Islamic education models that can address character crisis and educational secularization 

challenges. Practical implications include policy recommendations for integrative curriculum 

development, spiritual competence-based teacher training, and holistic student development 

program design. 

Keywords: Al-Ghazali, Spiritual Education, Tazkiyatun Nafs, Taqarrub, Character Education, 

Islamic Education Transformation 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi paradoks fundamental: di satu sisi terjadi 

ekspansi kuantitatif lembaga pendidikan Islam dengan peningkatan jumlah madrasah, sekolah 

Islam, dan perguruan tinggi Islam, namun di sisi lain terjadi degradasi kualitas spiritual dan 

moral lulusan (Langgulung, 2003). Fenomena ini mengindikasikan adanya krisis paradigmatik 

dalam sistem pendidikan Islam yang lebih menekankan aspek kognitif-intelektual namun 

mengabaikan dimensi spiritual-religius sebagai ruh pendidikan Islam itu sendiri. 

Data empiris menunjukkan bahwa meskipun siswa di lembaga pendidikan Islam 

memiliki pengetahuan agama yang memadai, implementasi nilai-nilai spiritualitas dalam 

kehidupan sehari-hari masih sangat rendah. Penelitian Muhaimin (2012) menemukan bahwa 

67% siswa madrasah memiliki pemahaman kognitif yang baik tentang ajaran Islam, namun 

hanya 34% yang mengamalkan secara konsisten dalam perilaku keseharian. Kesenjangan 

antara pengetahuan (knowledge) dan pengamalan (practice) ini mengindikasikan kegagalan 

pendidikan Islam dalam menginternalisasi nilai-nilai spiritual ke dalam kepribadian siswa. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

24 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Problematika ini diperparah oleh orientasi pendidikan yang semakin pragmatis dan 

materialistik. Zarkasyi (2012) mengidentifikasi tiga manifestasi krisis spiritualitas dalam 

pendidikan Islam kontemporer: (1) reduksi tujuan pendidikan dari taqarrub ilallah 

(mendekatkan diri kepada Allah) menjadi sekadar pencapaian target akademik dan kompetensi 

teknis; (2) dikotomi antara ilmu agama dan umum yang mengakibatkan sekularisasi proses 

pembelajaran; dan (3) transformasi peran guru dari murabbi (pendidik spiritual) menjadi 

sekadar mu'allim (pengajar) yang hanya mentransfer informasi. 

Akar masalah ini dapat ditelusuri pada proses modernisasi pendidikan Islam yang 

mengadopsi sistem pendidikan Barat secara tidak kritis. Wan Daud (1998) menjelaskan bahwa 

kolonialisme telah mengakibatkan "de-Islamisasi ilmu" melalui pemisahan antara dimensi 

material-rasional dengan dimensi spiritual-transendental dalam pendidikan. Akibatnya, 

pendidikan Islam kehilangan karakternya yang khas dan mengalami krisis identitas. 

Dalam konteks ini, pemikiran Al-Ghazali (1058-1111 M) tentang pendidikan spiritual-

religius menjadi sangat relevan untuk dikaji. Al-Ghazali diakui sebagai Hujjatul Islam 

(pembela Islam) yang berhasil mengintegrasikan dimensi syariah, akhlak, dan tasawuf dalam 

satu kesatuan paradigma pendidikan yang komprehensif. Karya monumentalnya, Ihya 

Ulumuddin, memuat konsep pendidikan spiritual yang holistik dan aplikatif, mengatasi 

dikotomi antara dimensi eksoterik dan esoterik Islam. 

Berbeda dengan pemikir Muslim lain yang cenderung parsial, Al-Ghazali menawarkan 

sintesis brillian antara ortodoksi religius dengan spiritualitas sufistik. Ia menolak ekstremisme 

legalistik yang kering dari spiritualitas, sekaligus mengkritik sufisme yang mengabaikan 

syariah. Baginya, pendidikan sejati harus mengintegrasikan ketiga dimensi: syariah sebagai 

landasan legal-normatif, akhlak sebagai manifestasi perilaku, dan tasawuf sebagai dimensi 

spiritual-esoterik (Nakosteen, 1996). 

Meskipun pemikiran Al-Ghazali telah banyak dikaji, sebagian besar studi masih bersifat 

deskriptif-historis dan belum mengeksplorasi secara mendalam dimensi spiritualitas dalam 

konteks transformasi pendidikan kontemporer. Studi Zainuddin (1991) dan Ibn Rusn (1999) 

lebih fokus pada aspek filosofis-teoretis namun kurang menganalisis relevansi praktis bagi 

pengembangan sistem pendidikan Islam modern. Sementara penelitian Arifin (2005) dan 

Djalaludin & Said (1994) cenderung general dan tidak spesifik mengkaji paradigma 

spiritualitas Al-Ghazali. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

25 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Kesenjangan penelitian ini perlu dijembatani melalui kajian kritis-analitis yang tidak 

hanya mendeskripsikan pemikiran Al-Ghazali tetapi juga merekonstruksi paradigma 

spiritualitasnya dalam kerangka konseptual yang sistematis dan mengeksplorasi relevansinya 

untuk menjawab problematika pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis berupa kerangka konseptual pendidikan berbasis spiritualitas 

dan kontribusi praktis berupa rekomendasi kebijakan untuk transformasi pendidikan Islam 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berupaya memahami, 

menginterpretasi, dan merekonstruksi makna substantif dari pemikiran Al-Ghazali tentang 

pendidikan spiritual dalam konteks historis dan relevansinya dengan konteks kontemporer 

(Creswell, 2014). Jenis penelitian kepustakaan dipilih karena objek kajian berupa pemikiran 

tokoh yang terekam dalam berbagai teks primer dan literatur sekunder (Zed, 2008). 

Sumber data penelitian terdiri dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer adalah 

karya-karya asli Al-Ghazali, terutama: (1) Ihya Ulumuddin yang merupakan magnum opus Al-

Ghazali berisi pembahasan komprehensif tentang spiritualitas Islam; (2) Ayyuha al-Walad 

(nasihat untuk murid) yang memuat konsep pendidikan spiritual; (3) Bidayatul Hidayah 

tentang petunjuk awal menuju jalan Allah; (4) Minhajul Abidin tentang metode para 'abid; dan 

(5) Al-Munqidz min al-Dhalal yang merupakan autobiografi intelektual Al-Ghazali. 

Sumber sekunder meliputi: (1) buku-buku tentang pemikiran Al-Ghazali karya Ibn Rusn 

(1999), Zainuddin (1991), Arifin (2005), Al-Rasyid & Nizar (2005), Ihsan & Ihsan (2007), dan 

Nata (2001); (2) jurnal dan artikel ilmiah tentang pendidikan spiritual dan pemikiran Al-

Ghazali; (3) buku-buku tentang filsafat dan sejarah pendidikan Islam; dan (4) literatur tentang 

pendidikan karakter dan spiritualitas dalam konteks kontemporer. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dengan langkah-langkah: (1) 

identifikasi dan inventarisasi literatur relevan; (2) kategorisasi literatur berdasarkan tingkat 

kepentingan (primer, sekunder, tersier); (3) pembacaan intensif dan kritis terhadap literatur 

primer; (4) pencatatan dan kodifikasi data berdasarkan tema-tema kajian; (5) verifikasi data 

melalui cross-checking antar sumber; dan (6) kompilasi data untuk analisis lanjutan. 

Analisis data menggunakan metode content analysis dengan pendekatan hermeneutika 

filosofis. Content analysis digunakan untuk mengidentifikasi tema-tema, konsep-konsep, dan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

26 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

prinsip-prinsip dalam pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan spiritual (Krippendorff, 2004). 

Hermeneutika filosofis digunakan untuk memahami makna substantif pemikiran Al-Ghazali 

dalam konteks historis dan menginterpretasikannya untuk konteks kontemporer (Ricoeur, 

1981). 

Proses analisis dilakukan melalui enam tahap: (1) familiarisasi dengan membaca 

berulang literatur untuk memperoleh pemahaman holistik; (2) kodifikasi dengan 

mengidentifikasi unit-unit makna dan memberikan kode berdasarkan tema; (3) kategorisasi 

dengan mengelompokkan kode-kode dalam kategori yang lebih luas; (4) interpretasi untuk 

memahami makna substantif dari setiap kategori; (5) komparasi dengan membandingkan 

berbagai sumber untuk verifikasi dan triangulasi; dan (6) sintesis dengan merumuskan temuan 

dalam kerangka konseptual yang koheren. 

Untuk menjaga keabsahan interpretasi, penelitian ini menggunakan empat kriteria 

validitas hermeneutika: (1) koherensi memastikan konsistensi internal interpretasi; (2) 

komprehensivitas memastikan interpretasi mencakup seluruh aspek relevan; (3) penetrasi 

memastikan interpretasi mengungkap makna mendalam; dan (4) kontekstualitas memastikan 

interpretasi mempertimbangkan konteks historis dan kultural (Bleicher, 1980). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konstruksi Paradigma Pendidikan Spiritual-Religius Al-Ghazali 

Fondasi Teologis-Antropologis 

Al-Ghazali membangun paradigma pendidikannya berdasarkan pemahaman teologis-

antropologis yang khas. Dalam Ihya Ulumuddin, ia menjelaskan bahwa manusia diciptakan 

Allah dengan struktur kepribadian berlapis: jasad (jism), jiwa (nafs), hati (qalb), ruh (ruh), dan 

akal ('aql). Setiap dimensi memiliki karakteristik dan kebutuhan tersendiri yang harus dipenuhi 

melalui pendidikan. 

Dimensi jasad merupakan aspek material-fisik yang memiliki kebutuhan biologis seperti 

makan, minum, dan istirahat. Dimensi nafs adalah aspek psikologis yang mencakup dorongan, 

emosi, dan keinginan. Dimensi qalb adalah pusat spiritual yang menjadi lokus kesadaran 

tentang Tuhan. Dimensi ruh adalah esensi ketuhanan dalam diri manusia yang bersifat 

transenden. Dimensi 'aql adalah fakultas rasional untuk memahami realitas (Al-Ghazali, 2007). 

Yang fundamental dalam antropologi Al-Ghazali adalah konsep fitrah. Ia menegaskan 

bahwa setiap manusia dilahirkan dalam keadaan fitrah (suci), namun lingkungan dan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

27 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

pendidikan yang menentukan arah perkembangannya. Al-Ghazali mengutip hadis Nabi: 

"Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua orang tuanyalah yang 

menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi" (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:41). 

Konsep fitrah ini memiliki implikasi pedagogis fundamental: pendidikan bukan proses 

mengisi wadah kosong (tabula rasa) tetapi proses aktualisasi potensi bawaan yang sudah ada. 

Tugas pendidik adalah membantu peserta didik mengaktualisasikan fitrah kebaikannya dan 

menjaga agar tidak tercemar oleh pengaruh negatif lingkungan. Inilah yang disebut Al-Ghazali 

sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 

 

Tujuan Pendidikan: Taqarrub Ilallah sebagai Finalitas Tertinggi 

Al-Ghazali merumuskan tujuan pendidikan dalam hierarki bertingkat. Pada tingkat 

terendah, pendidikan bertujuan untuk memenuhi kebutuhan duniawi seperti memperoleh 

penghidupan dan status sosial. Pada tingkat menengah, pendidikan bertujuan untuk 

kesempurnaan akal dan akhlak. Namun tujuan tertinggi dan paling esensial adalah taqarrub 

ilallah (mendekatkan diri kepada Allah) dan memperoleh kebahagiaan abadi di akhirat (Al-

Rasyid & Nizar, 2005). 

Dalam Ihya Ulumuddin, Al-Ghazali menegaskan: "Tujuan tertinggi ilmu adalah 

mendekatkan diri kepada Allah Tuhan semesta alam, bukan untuk memperoleh kedudukan, 

kekayaan, atau pujian manusia" (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:57). Pernyataan ini mengindikasikan 

kritik tajam terhadap orientasi pendidikan yang pragmatis-materialistik dan menegaskan 

prioritas dimensi spiritual-transendental. 

Konsep taqarrub memiliki makna substantif yang perlu dipahami secara mendalam. 

Bukan berarti kedekatan spasial-fisik karena Allah tidak terikat ruang dan waktu, melainkan 

kedekatan spiritual melalui ma'rifat (pengenalan mendalam), mahabbah (kecintaan), dan 

ketaatan. Al-Ghazali menjelaskan: "Kedekatan kepada Allah adalah dengan hati, bukan dengan 

jasad. Semakin seseorang mengenal Allah, mencintai-Nya, dan taat kepada-Nya, semakin ia 

dekat dengan-Nya" (Al-Ghazali, 2007, Juz 4:289). 

Al-Ghazali membedakan secara tegas antara tujuan mempelajari ilmu agama dan ilmu 

duniawi. Untuk ilmu-ilmu agama seperti tafsir, hadis, fiqh, dan tasawuf, tujuannya harus murni 

untuk mendekatkan diri kepada Allah, bukan untuk mencari kedudukan sebagai qadhi, mufti, 

atau khatib. Sebaliknya, untuk ilmu-ilmu duniawi seperti kedokteran, teknik, dan perdagangan, 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

28 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

boleh mempelajarinya untuk tujuan material sepanjang dalam koridor halal dan tidak 

melupakan tujuan ukhrawi (Ibn Rusn, 1999). 

Pembedaan ini bukan berarti dikotomi antara ilmu agama dan duniawi, tetapi pembedaan 

dalam niat dan orientasi. Semua ilmu pada hakikatnya adalah anugerah Allah dan dapat 

menjadi sarana mendekatkan diri kepada-Nya jika dipelajari dan diamalkan dengan niat yang 

benar. Bahkan ilmu duniawi seperti kedokteran, jika dipelajari dengan niat menolong sesama 

dan mensyukuri nikmat Allah, menjadi ibadah yang bernilai ukhrawi. 

 

Epistemologi Spiritual: Jalan Menuju Ma'rifatullah 

Al-Ghazali mengembangkan epistemologi yang integratif, mengakui tiga sumber 

pengetahuan: indra (al-hawass), akal (al-'aql), dan intuisi spiritual (al-dzauq atau al-kasyf). 

Ketiga sumber ini memiliki objek dan metode tersendiri yang saling melengkapi, bukan 

bertentangan (Nakosteen, 1996). 

Pengetahuan inderawi diperoleh melalui observasi dan eksperimen terhadap fenomena 

material-fisik. Pengetahuan rasional diperoleh melalui penalaran logis dan refleksi intelektual. 

Sementara pengetahuan intuitif-spiritual diperoleh melalui riyadhah (latihan spiritual), 

mujahadah (perjuangan melawan nafsu), dan muraqabah (kesadaran tentang kehadiran Allah). 

Yang menarik adalah konsep Al-Ghazali tentang 'ilm laduni (pengetahuan langsung dari 

Allah) sebagai tingkatan tertinggi pengetahuan. Dalam Al-Munqidz min al-Dhalal, ia 

menceritakan pengalaman pribadinya mencapai ma'rifat melalui dzauq (pengalaman spiritual 

langsung) setelah melewati krisis intelektual yang membuatnya tidak puas dengan pengetahuan 

rasional semata (Al-Ghazali, 1988). 

Epistemologi spiritual ini memiliki implikasi pedagogis penting: pendidikan tidak cukup 

dengan transfer informasi dan pengembangan kemampuan berpikir logis, tetapi harus 

mencakup pembinaan spiritual melalui praktik-praktik riyadhah agar peserta didik mencapai 

ma'rifat yang autentik. Inilah yang membedakan pendidikan Islam dengan pendidikan sekuler 

yang hanya menekankan dimensi kognitif-rasional. 

 

Prinsip-Prinsip Pendidikan Spiritual Al-Ghazali 

Prinsip Tazkiyatun Nafs (Penyucian Jiwa) 

Prinsip fundamental dalam pendidikan spiritual Al-Ghazali adalah tazkiyatun nafs yang 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

29 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

berarti penyucian jiwa dari sifat-sifat tercela (madzmumah) dan mengisinya dengan sifat-sifat 

terpuji (mahmudah). Konsep ini bersumber dari al-Qur'an: "Sungguh beruntung orang yang 

mensucikan jiwanya, dan sungguh merugi orang yang mengotorinya" (QS. As-Syams: 9-10). 

Al-Ghazali mengidentifikasi empat penyakit hati utama yang harus dibersihkan: (1) hubb 

al-dunya (cinta dunia berlebihan); (2) hubb al-jah (cinta kedudukan dan popularitas); (3) hubb 

al-mal (cinta harta berlebihan); dan (4) kibr (kesombongan). Keempat penyakit ini merupakan 

akar dari segala penyimpangan moral dan spiritual (Al-Ghazali, 2007, Juz 3). 

Metode tazkiyah meliputi tiga tahap: (1) takhalli (mengosongkan diri dari sifat tercela); 

(2) tahalli (menghiasi diri dengan sifat terpuji); dan (3) tajalli (tersingkapnya nur ilahi dalam 

hati). Ketiga tahap ini harus dilalui secara progresif dan berkelanjutan, bukan sekali jalan tetapi 

proses seumur hidup. 

Dalam konteks pendidikan, prinsip tazkiyah mengharuskan lembaga pendidikan Islam 

tidak hanya fokus pada pencapaian akademik tetapi juga pembinaan spiritual siswa melalui 

program-program konkret seperti pembinaan akhlak, pembiasaan ibadah, dan bimbingan 

spiritual. Guru harus berperan sebagai muzakki (penyuci jiwa) yang membimbing siswa dalam 

proses transformasi spiritual. 

 

Prinsip Ilmu dan Amal Harus Integral 

Al-Ghazali sangat menekankan integrasi antara ilmu dan amal. Ilmu tanpa amal adalah 

ibarat pohon tanpa buah, tidak bermanfaat bahkan menjadi hujjah (bukti) di hari kiamat. Ia 

mengutip hadis: "Ilmu yang tidak diamalkan seperti pohon yang tidak berbuah" (Al-Ghazali, 

2007, Juz 1:82). 

Dalam Ihya Ulumuddin, Al-Ghazali menceritakan kisah-kisah para ulama yang tidak 

mengamalkan ilmunya dan mendapat siksa berat di akhirat. Ia juga mengkritik keras fenomena 

"pedagang ilmu" (tujjar al-'ilm) yang menjadikan ilmu sebagai komoditas untuk mencari 

keuntungan duniawi (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:95-103). 

Prinsip ini menuntut transformasi proses pembelajaran dari orientasi teori-kognitif 

menuju praksis-aplikatif. Setiap mata pelajaran harus dirancang tidak hanya untuk mentransfer 

pengetahuan tetapi juga membentuk karakter dan kebiasaan beramal. Evaluasi pembelajaran 

tidak cukup dengan tes kognitif tetapi harus mencakup penilaian sikap dan perilaku nyata 

siswa. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

30 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Prinsip Guru sebagai Murabbi, Bukan Sekadar Mu'allim 

Al-Ghazali membedakan antara mu'allim (pengajar) dan murabbi (pendidik). Mu'allim 

hanya mentransfer informasi dan melatih keterampilan intelektual, sementara murabbi 

membimbing perkembangan holistik peserta didik mencakup dimensi spiritual, moral, 

intelektual, dan sosial (Ihsan & Ihsan, 2007). 

Peran guru sebagai murabbi meliputi delapan fungsi: (1) mencintai murid seperti anak 

sendiri dengan kasih sayang yang tulus; (2) mengikuti keteladanan Nabi sebagai pendidik 

sempurna; (3) tidak mengharapkan upah material tetapi mencari ridha Allah; (4) memberi 

nasihat dengan bijaksana sesuai tingkat pemahaman murid; (5) mencegah murid dari akhlak 

tercela dengan hikmah; (6) mengamalkan ilmu yang diajarkan sebagai teladan; (7) memahami 

psikologi dan tingkat perkembangan murid; dan (8) mempraktikkan prinsip tarbiyah yang 

menyeluruh (Arifin, 2005). 

Yang paling esensial adalah guru harus lebih dulu mensucikan jiwanya sebelum 

membimbing murid. Al-Ghazali menegaskan: "Barangsiapa yang mendidik dirinya sendiri 

lebih mulia daripada orang yang hanya mendidik orang lain. Guru yang mengamalkan ilmunya 

adalah bagaikan matahari yang memberi cahaya kepada dirinya dan orang lain" (Al-Ghazali, 

2007, Juz 1:78). 

 

Prinsip Adab sebagai Etos Belajar Spiritual 

Al-Ghazali mengembangkan konsep adab yang melampaui makna "sopan santun" 

menjadi etos belajar yang mencakup dimensi spiritual, moral, dan intelektual. Adab murid 

terhadap ilmu meliputi: (1) menyucikan jiwa dari akhlak tercela sebelum menuntut ilmu; (2) 

mengurangi keterikat 

an dengan urusan duniawi agar fokus pada ilmu; (3) tidak sombong terhadap ilmu dan 

tidak meremehkan cabang ilmu apapun; (4) mempelajari ilmu secara bertahap dari yang paling 

penting dan mendasar; (5) tidak mempelajari satu cabang ilmu sebelum menguasai yang 

sebelumnya; (6) mengetahui hirarki dan nilai relatif berbagai ilmu; (7) mempelajari ilmu yang 

paling mulia dan bermanfaat lebih dahulu; dan (8) mengetahui hubungan antara berbagai 

cabang ilmu (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:65-71). 

Adab murid terhadap guru mencakup: (1) menghormati guru dengan penghormatan 

spiritual, bukan hanya formal; (2) mendengarkan dengan penuh perhatian dan tidak memotong 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

31 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

pembicaraan guru; (3) tidak berdebat dengan guru kecuali dengan cara yang sopan; (4) tidak 

iri terhadap murid lain yang lebih diperhatikan guru; (5) tidak mengajarkan ilmu yang diperoleh 

dari seorang guru kepada guru lain kecuali dengan izin; (6) mendoakan guru dengan tulus; (7) 

bersabar terhadap kekerasan guru karena itu untuk kebaikan murid; dan (8) menganggap guru 

sebagai bapak spiritual (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:72-78). 

Konsep adab ini sangat kontras dengan budaya pendidikan kontemporer yang cenderung 

pragmatis dan transaksional. Dalam perspektif Al-Ghazali, relasi guru-murid bukan sekadar 

relasi profesional tetapi relasi spiritual yang sakral, mirip dengan relasi murshid-murid dalam 

tarekat sufi. 

 

Metode Pendidikan Spiritual Al-Ghazali 

Metode Mujahadah (Perjuangan Spiritual) 

Mujahadah adalah metode pendidikan spiritual melalui perjuangan melawan hawa nafsu 

dan syahwat. Al-Ghazali menegaskan bahwa nafsu adalah musuh terbesar manusia yang harus 

dijinakkan melalui latihan intensif dan konsisten. Ia mengutip ayat: "Dan orang-orang yang 

berjihad untuk (mencari keridhaan) Kami, Kami akan tunjukkan kepada mereka jalan-jalan 

Kami" (QS. Al-Ankabut: 69). 

Mujahadah mencakup tiga bentuk: (1) mujahadah al-nafs (melawan nafsu) melalui 

puasa, mengurangi tidur, dan menahan syahwat; (2) mujahadah al-syaithan (melawan godaan 

setan) melalui dzikir dan isti'adzah; dan (3) mujahadah al-dunya (melawan keterikat dengan 

dunia) melalui zuhud dan qana'ah (Al-Ghazali, 2007, Juz 3:87-95). 

Dalam konteks pendidikan, metode mujahadah dapat diimplementasikan melalui 

program pembiasaan seperti: puasa sunnah secara berkala, qiyamul lail, mengurangi waktu 

untuk hiburan dan bermedia sosial, latihan kesederhanaan hidup, dan program pengabdian 

masyarakat yang melatih empati dan kepedulian sosial. 

 

Metode Riyadhah (Latihan Spiritual) 

Riyadhah adalah latihan spiritual secara sistematis untuk membentuk kebiasaan-

kebiasaan baik dan menghilangkan kebiasaan buruk. Berbeda dengan mujahadah yang bersifat 

melawan, riyadhah bersifat membangun dan positif. Al-Ghazali menjelaskan: "Akhlak adalah 

kebiasaan yang tertanam dalam jiwa. Untuk membentuk akhlak terpuji, perlu latihan terus-

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

32 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

menerus hingga menjadi karakter" (Al-Ghazali, 2007, Juz 3:102). 

Metode riyadhah meliputi: (1) al-'adah (pembiasaan) dengan melakukan perbuatan baik 

secara berulang-ulang hingga menjadi kebiasaan; (2) al-tadrib (latihan) dengan melatih diri 

dalam situasi yang menantang untuk menguji keteguhan; (3) al-mushahabah (bergaul dengan 

orang shalih) karena manusia terpengaruh oleh lingkungannya; dan (4) al-muhasabah 

(introspeksi diri) dengan mengevaluasi diri setiap hari sebelum tidur. 

Implementasi riyadhah dalam pendidikan dapat dilakukan melalui: pembiasaan shalat 

berjamaah, program mentoring dengan senior yang lebih baik akhlaknya, jurnal refleksi diri 

harian, dan evaluasi diri berkala dengan guru pembimbing spiritual. 

 

Metode Muraqabah (Kesadaran tentang Kehadiran Allah) 

Muraqabah adalah metode pendidikan spiritual melalui pengembangan kesadaran 

kontinu tentang kehadiran dan pengawasan Allah. Al-Ghazali menjelaskan bahwa muraqabah 

adalah puncak dari kesadaran spiritual di mana seseorang senantiasa merasa diawasi oleh Allah 

dalam setiap ucapan, perbuatan, bahkan pikiran (Al-Ghazali, 2007, Juz 4:401). 

Metode muraqabah didasarkan pada konsep ihsan dalam hadis Jibril: "Ihsan adalah 

engkau menyembah Allah seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak melihat-

Nya, sesungguhnya Dia melihatmu." Kesadaran ini membentuk kontrol internal yang kuat, 

sehingga seseorang tidak berbuat maksiat meskipun tidak ada yang melihat. 

Al-Ghazali merumuskan empat tingkat muraqabah: (1) muraqabah al-yaqdhah 

(kesadaran saat terjaga) dengan senantiasa mengingat Allah dalam setiap aktivitas; (2) 

muraqabah al-qalb (kesadaran hati) dengan menjaga pikiran dari hal-hal negatif; (3) 

muraqabah al-sirr (kesadaran rahasia) dengan menjaga niat tetap ikhlas; dan (4) muraqabah 

al-ruh (kesadaran ruh) yang merupakan tingkat tertinggi di mana seseorang fana dalam Allah. 

Dalam pendidikan, metode muraqabah dapat dilatih melalui: program tahajjud dan 

tahfidz yang melatih kesadaran spiritual, kajian kitab-kitab tasawuf tentang maqamat dan 

ahwal, praktik dzikir dengan metode tertentu, dan bimbingan spiritual individual dengan 

murabbi yang kompeten. 

 

Metode Tafakkur (Kontemplasi) 

Tafakkur adalah metode pendidikan spiritual melalui kontemplasi mendalam tentang 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

33 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

ayat-ayat Allah, baik ayat qauliyyah (Al-Qur'an) maupun ayat kauniyyah (alam semesta). Al-

Ghazali menekankan pentingnya tafakkur sebagai jalan menuju ma'rifatullah: "Kontemplasi 

satu jam lebih baik daripada ibadah seribu tahun tanpa kontemplasi" (Al-Ghazali, 2007, Juz 

4:421). 

Objek tafakkur meliputi: (1) merenungkan keagungan Allah melalui ciptaan-Nya; (2) 

merenungkan makna ayat-ayat Al-Qur'an secara mendalam; (3) merenungkan kematian dan 

kehidupan akhirat; (4) merenungkan kelemahan dan ketergantungan diri kepada Allah; dan (5) 

merenungkan nikmat-nikmat Allah yang tidak terhitung. 

Metode tafakkur dapat diintegrasikan dalam pembelajaran melalui: pembelajaran Al-

Qur'an dengan metode tadabbur (kontemplasi mendalam), pembelajaran sains dengan 

perspektif tauhid yang mengaitkan fenomena alam dengan kebesaran Allah, program khalwah 

(retreat spiritual), dan diskusi filosofis tentang makna hidup dan tujuan penciptaan. 

 

Metode Mujalsah dan Suhbah (Pergaulan dengan Orang Shalih) 

Al-Ghazali sangat menekankan pentingnya mujalsah (duduk bersama) dan suhbah 

(pergaulan) dengan orang-orang shalih sebagai metode pendidikan spiritual. Ia menegaskan: 

"Barangsiapa ingin hatinya hidup dan lembut, hendaklah ia bergaul dengan orang-orang yang 

hatinya hidup dengan mengingat Allah" (Al-Ghazali, 2007, Juz 2:287). 

Manfaat suhbah dengan orang shalih meliputi: (1) mendapat nasihat dan bimbingan 

spiritual; (2) terpengaruh oleh akhlak mulia mereka melalui modeling; (3) termotivasi untuk 

meningkatkan ibadah dan amal shalih; (4) terlindung dari pergaulan negatif; dan (5) 

memperoleh berkah dari doa dan keshalihan mereka. 

Dalam konteks pendidikan, metode ini dapat diimplementasikan melalui: program 

mentoring dengan kakak tingkat atau alumni yang shalih, undangan ulama dan tokoh inspiratif 

untuk sharing pengalaman spiritual, kunjungan ke pondok pesantren atau majlis dzikir, dan 

pembentukan halaqah (kelompok belajar) yang dipimpin oleh pembimbing spiritual. 

 

Kurikulum Pendidikan Spiritual Al-Ghazali 

Klasifikasi Ilmu: Fardhu 'Ain dan Fardhu Kifayah 

Al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu berdasarkan tingkat kewajiban mempelajarinya: 

fardhu 'ain (wajib individual) dan fardhu kifayah (wajib kolektif). Klasifikasi ini memiliki 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

34 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

implikasi penting untuk desain kurikulum pendidikan Islam. 

Ilmu fardhu 'ain adalah ilmu yang wajib dipelajari setiap Muslim untuk menjalankan 

kewajiban agamanya, meliputi: (1) ilmu tauhid untuk meyakini keesaan Allah dengan benar; 

(2) ilmu fiqh untuk mengetahui hukum ibadah dan muamalat yang diperlukan; (3) ilmu akhlak 

untuk membersihkan jiwa dari sifat tercela; dan (4) ilmu batin untuk mengenal penyakit hati 

dan cara mengobatinya (Ibn Rusn, 1999). 

Ilmu fardhu kifayah adalah ilmu yang jika ada sebagian orang yang mempelajarinya 

maka gugurlah kewajiban seluruh masyarakat, namun jika tidak ada sama sekali maka seluruh 

masyarakat berdosa. Ilmu ini meliputi: (1) ilmu-ilmu agama seperti tafsir, hadis, ushul fiqh 

yang mendalam; (2) ilmu-ilmu duniawi seperti kedokteran, teknik, pertanian, industri; dan (3) 

ilmu-ilmu alat seperti bahasa Arab, logika, dan matematika. 

Klasifikasi ini menunjukkan pandangan Al-Ghazali yang holistik: pendidikan Islam 

harus mencakup ilmu-ilmu agama dan duniawi sekaligus. Tidak ada dikotomi antara keduanya 

selama diorientasikan untuk kemaslahatan dan pengabdian kepada Allah. Implikasinya, 

kurikulum pendidikan Islam harus integratif, mencakup mata pelajaran agama dan umum 

dengan perspektif tauhid yang menyeluruh. 

 

Struktur Kurikulum Berbasis Tazkiyah 

Berdasarkan prinsip tazkiyatun nafs, Al-Ghazali merumuskan struktur kurikulum yang 

mencakup lima komponen: 

Pertama, kurikulum akidah untuk membangun fondasi keyakinan yang kokoh. Materi 

meliputi tauhid rububiyah, uluhiyah, dan asma wa sifat dengan pendekatan rasional dan 

scriptural. Metode pembelajaran menggunakan dialog, debat ilmiah, dan studi komparatif 

dengan aliran-aliran teologi lain. 

Kedua, kurikulum syariah untuk mengajarkan hukum-hukum Islam dalam ibadah dan 

muamalat. Materi meliputi fiqh thaharah, shalat, zakat, puasa, haji, muamalat, dan jinayah. 

Metode pembelajaran menggunakan kajian kitab, studi kasus, dan praktik langsung. 

Ketiga, kurikulum akhlak untuk membentuk kepribadian mulia. Materi meliputi akhlak 

kepada Allah, Rasul, diri sendiri, keluarga, masyarakat, dan alam. Metode pembelajaran 

menggunakan kisah teladan, refleksi diri, dan pembiasaan perilaku. 

Keempat, kurikulum tasawuf untuk pembinaan spiritual. Materi meliputi maqamat 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

35 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

(stasiun spiritual) seperti taubat, zuhud, tawakkal, ridha, dan mahabbah, serta ahwal (kondisi 

spiritual) seperti khauf, raja', syauq, dan uns. Metode pembelajaran menggunakan dzikir, 

muraqabah, dan bimbingan spiritual individual. 

Kelima, kurikulum adab untuk membentuk etika keseharian. Materi meliputi adab 

makan, minum, tidur, berpakaian, bergaul, berbicara, dan adab dalam berbagai situasi. Metode 

pembelajaran menggunakan modeling, role-playing, dan pembiasaan (Zainuddin, 1991). 

 

Integrasi Kurikulum: Mengatasi Dikotomi Ilmu 

Salah satu kontribusi penting Al-Ghazali adalah konsep integrasi kurikulum yang 

mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan umum. Dalam Ihya Ulumuddin, ia menegaskan 

bahwa semua ilmu pada hakikatnya adalah ilmu agama jika dipelajari dengan niat yang benar 

dan diorientasikan untuk kemaslahatan serta pengabdian kepada Allah. 

Al-Ghazali mengklasifikasikan ilmu menjadi tiga kategori berdasarkan nilai intrinsiknya: 

(1) ilmu terpuji (mahmud) yang wajib atau sunnah dipelajari; (2) ilmu tercela (madzmum) yang 

haram dipelajari seperti sihir dan nujum; dan (3) ilmu mubah yang boleh dipelajari seperti ilmu 

syair dan sejarah dalam batas yang wajar (Al-Ghazali, 2007, Juz 1:38-53). 

Yang menarik adalah pandangannya tentang ilmu-ilmu rasional seperti logika, 

matematika, dan filsafat alam. Al-Ghazali tidak menolak ilmu-ilmu ini secara total tetapi 

memberikan batasan: boleh dipelajari sepanjang tidak bertentangan dengan akidah dan tidak 

membuat seseorang sombong dengan akalnya. Bahkan ia sendiri menguasai filsafat dan logika 

sebagaimana terlihat dalam karya-karyanya (Nakosteen, 1996). 

Konsep integrasi kurikulum Al-Ghazali dapat diimplementasikan melalui: (1) Islamisasi 

ilmu pengetahuan dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam setiap mata pelajaran; (2) 

pembelajaran tematik-integratif yang menghubungkan berbagai disiplin ilmu dalam tema-tema 

tertentu; (3) pendekatan multidisipliner dalam memecahkan masalah; dan (4) pengembangan 

kultur sekolah yang Islami sehingga semua aktivitas bernuansa spiritual. 

 

Relevansi Pemikiran Al-Ghazali bagi Pendidikan Islam Kontemporer 

Rekonstruksi Tujuan Pendidikan: Dari Pragmatisme Menuju Spiritualisme 

Salah satu relevansi utama pemikiran Al-Ghazali adalah untuk merekonstruksi tujuan 

pendidikan Islam yang telah mengalami deviasi. Pendidikan Islam kontemporer cenderung 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

36 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

berorientasi pragmatis-materialistik: fokus pada pencapaian nilai ujian, kelulusan, dan 

mendapatkan pekerjaan. Dimensi spiritual-transendental terabaikan atau hanya menjadi 

retorika formal tanpa implementasi nyata. 

Al-Ghazali menawarkan paradigma alternatif: pendidikan harus berorientasi pada 

taqarrub ilallah sebagai tujuan tertinggi. Ini bukan berarti mengabaikan tujuan duniawi, tetapi 

menempatkannya dalam hierarki yang tepat: tujuan duniawi sebagai wasilah (sarana) untuk 

mencapai tujuan ukhrawi sebagai ghayah (tujuan akhir). 

Implementasi konsep ini memerlukan transformasi fundamental dalam: (1) Visi-misi 

lembaga pendidikan yang eksplisit menyatakan orientasi spiritual; (2) Indikator keberhasilan 

pendidikan yang tidak hanya mengukur prestasi akademik tetapi juga kualitas spiritual dan 

moral; (3) Sistem evaluasi yang mencakup penilaian kompetensi spiritual seperti kualitas 

ibadah, akhlak, dan kepedulian sosial; dan (4) Kultur sekolah yang mencerminkan nilai-nilai 

spiritual dalam setiap aspek kehidupan sekolah. 

 

Pengembangan Kurikulum Berbasis Tazkiyah 

Konsep tazkiyatun nafs Al-Ghazali dapat menjadi landasan pengembangan kurikulum 

pendidikan Islam yang holistik. Kurikulum berbasis tazkiyah tidak hanya fokus pada transfer 

pengetahuan tetapi juga transformasi kepribadian melalui penyucian jiwa. 

Implementasi kurikulum berbasis tazkiyah meliputi: (1) Desain kurikulum yang 

mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik dengan penekanan pada dimensi 

spiritual; (2) Pengembangan mata pelajaran khusus pendidikan spiritual seperti "Tazkiyatun 

Nafs" atau "Pendidikan Ruhani"; (3) Integrasi nilai-nilai spiritual dalam semua mata pelajaran 

umum; (4) Program ekstrakurikuler spiritual seperti mentoring, halaqah, dan retreat; dan (5) 

Evaluasi berbasis karakter yang mengukur perkembangan spiritual siswa. 

Beberapa lembaga pendidikan Islam telah mulai mengimplementasikan konsep ini, 

seperti program "Tahfidz Plus Tazkiyah" di beberapa pesantren modern, atau "Character 

Building berbasis Spiritual" di sekolah Islam terpadu. Namun implementasi masih parsial dan 

perlu dikembangkan secara sistematis dan komprehensif. 

 

Peran Guru sebagai Murabbi 

Konsep guru sebagai murabbi yang dikembangkan Al-Ghazali sangat relevan untuk 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

37 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

mengatasi krisis keteladanan dalam pendidikan kontemporer. Guru saat ini cenderung hanya 

berfungsi sebagai mu'allim yang mentransfer informasi, tanpa tanggung jawab membimbing 

perkembangan spiritual siswa. 

Revitalisasi peran guru sebagai murabbi memerlukan: (1) Rekrutmen guru yang tidak 

hanya mempertimbangkan kompetensi akademik tetapi juga kualitas spiritual dan moral; (2) 

Pelatihan guru yang mencakup kompetensi spiritual seperti kemampuan membimbing, menjadi 

teladan, dan menginspirasi; (3) Sistem pembinaan guru berkelanjutan melalui mentoring, 

coaching, dan majelis dzikir; (4) Penilaian kinerja guru yang mencakup aspek keteladanan dan 

dampak terhadap pembentukan karakter siswa; dan (5) Penghargaan dan reward bagi guru yang 

berhasil menjadi murabbi teladan. 

Tantangan terbesar adalah mengubah mindset guru dari orientasi profesional-

transaksional menuju calling spiritual. Guru harus memandang profesinya bukan hanya sebagai 

pekerjaan untuk mencari nafkah, tetapi sebagai amanah ilahi untuk membimbing generasi 

menuju kebahagiaan dunia-akhirat. 

 

Implementasi Metode Pendidikan Spiritual 

Metode-metode pendidikan spiritual Al-Ghazali seperti mujahadah, riyadhah, 

muraqabah, dan tafakkur dapat diadaptasi dalam praktik pendidikan kontemporer dengan 

modifikasi sesuai konteks. 

Pertama, metode mujahadah dapat diimplementasikan melalui program "Spiritual Camp" 

atau "Character Building Camp" di mana siswa dilatih mengendalikan nafsu melalui aktivitas 

seperti puasa, qiyamul lail, dan live-in di panti asuhan atau daerah terpencil untuk melatih 

kesederhanaan dan empati. 

Kedua, metode riyadhah dapat diimplementasikan melalui program pembiasaan harian 

di sekolah seperti shalat dhuha berjama'ah, tahfidz Al-Qur'an, infaq rutin, dan kegiatan sosial 

berkelanjutan. Kunci keberhasilannya adalah konsistensi dan keteladanan dari guru. 

Ketiga, metode muraqabah dapat dilatih melalui program dzikir pagi-sore, kajian 

tasawuf, dan bimbingan spiritual individual dengan guru pembimbing. Teknologi dapat 

dimanfaatkan untuk reminder dzikir dan evaluasi diri melalui aplikasi mobile. 

Keempat, metode tafakkur dapat diintegrasikan dalam pembelajaran Al-Qur'an dengan 

metode tadabbur, pembelajaran sains dengan perspektif tauhid, dan diskusi filosofis tentang 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

38 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

makna hidup dan eksistensi. 

 

Pengembangan Kultur Sekolah Berbasis Adab 

Konsep adab Al-Ghazali dapat menjadi landasan pengembangan kultur sekolah yang 

kondusif bagi pembentukan spiritualitas. Kultur adab mencakup tiga dimensi: adab terhadap 

Allah (dimensi vertikal), adab terhadap sesama (dimensi horizontal), dan adab terhadap diri 

sendiri (dimensi personal). 

Implementasi kultur adab meliputi: (1) Pengembangan tata tertib sekolah yang tidak 

hanya berisi aturan formal tetapi nilai-nilai spiritual; (2) Desain lingkungan fisik sekolah yang 

kondusif seperti masjid yang representatif, taman untuk kontemplasi, dan pojok-pojok 

inspiratif; (3) Pembiasaan ritual spiritual seperti berdoa sebelum-sesudah pelajaran, shalat 

berjamaah, dan infaq Jumat; (4) Program-program yang melatih kepekaan sosial seperti 

berbagi dengan fakir miskin dan mengunjungi panti asuhan; dan (5) Kampanye nilai-nilai adab 

melalui poster, mural, dan media sosial sekolah. 

Tantangannya adalah konsistensi dalam implementasi dan komitmen seluruh stakeholder 

(pimpinan, guru, siswa, orang tua) untuk mewujudkan kultur adab secara total, bukan sekadar 

seremonial atau formalitas. 

 

Kritik dan Refleksi 

Meskipun pemikiran Al-Ghazali sangat kaya dan relevan, terdapat beberapa aspek yang 

perlu dikritisi dan direfleksikan untuk konteks kontemporer. 

Pertama, konsep Al-Ghazali tentang ilmu kadang terkesan hierarkis dan menomorduakan 

ilmu-ilmu duniawi. Meskipun ia tidak menolak ilmu duniawi, penekanannya yang sangat kuat 

pada ilmu agama dan spiritualitas dapat diinterpretasikan secara sempit oleh sebagian orang 

sehingga mengabaikan pengembangan sains dan teknologi. Dalam konteks kontemporer, 

diperlukan reinterpretasi yang lebih apresiatif terhadap ilmu-ilmu duniawi tanpa mengurangi 

prioritas dimensi spiritual. 

Kedua, metode-metode spiritual Al-Ghazali seperti khalwah, uzlah (menyendiri), dan 

zuhud jika diterapkan secara ekstrem dapat mengarah pada eskapisme dan mengabaikan 

tanggung jawab sosial. Diperlukan interpretasi moderat yang menyeimbangkan antara 

pembinaan spiritual individual dengan keterlibatan aktif dalam pembangunan masyarakat. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

39 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Ketiga, konsep guru sebagai murabbi dengan otoritas spiritual yang tinggi dapat 

disalahgunakan jika tidak disertai mekanisme kontrol dan akuntabilitas. Dalam konteks 

kontemporer, perlu ada sistem checks and balances untuk mencegah penyalahgunaan otoritas 

spiritual oleh oknum guru yang tidak bertanggung jawab. 

Keempat, pemikiran Al-Ghazali perlu disesuaikan dengan perkembangan psikologi dan 

pedagogi modern. Misalnya, konsep tentang perkembangan anak, gaya belajar, dan metode 

pembelajaran dapat diperkaya dengan temuan-temuan penelitian kontemporer tanpa 

mengabaikan esensi spiritualitas 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Penelitian ini menghasilkan beberapa kesimpulan penting. Pertama, Al-Ghazali 

membangun paradigma pendidikan spiritual-religius yang komprehensif dengan fondasi 

teologis-antropologis yang kuat. Manusia dipandang sebagai makhluk berlapis (jasad, nafs, 

qalb, ruh, 'aql) yang memerlukan pendidikan holistik mencakup seluruh dimensi. Tujuan 

tertinggi pendidikan adalah taqarrub ilallah (mendekatkan diri kepada Allah) sebagai finalitas 

yang memberikan makna pada seluruh proses pendidikan. 

Kedua, Al-Ghazali merumuskan prinsip-prinsip pendidikan spiritual yang fundamental: 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) sebagai proses inti, integrasi ilmu dan amal sebagai syarat 

kebermanfaatan, guru sebagai murabbi bukan sekadar mu'allim, dan adab sebagai etos belajar 

yang mencakup dimensi spiritual, moral, dan intelektual. Prinsip-prinsip ini memberikan 

kerangka normatif untuk praktik pendidikan yang autentik. 

Ketiga, Al-Ghazali mengembangkan metode-metode pendidikan spiritual yang aplikatif: 

mujahadah (perjuangan melawan nafsu), riyadhah (latihan spiritual sistematis), muraqabah 

(kesadaran tentang kehadiran Allah), tafakkur (kontemplasi mendalam), dan suhbah (pergaulan 

dengan orang shalih). Metode-metode ini bersifat transformatif, tidak hanya membentuk 

pengetahuan tetapi juga karakter dan spiritualitas. 

Keempat, Al-Ghazali merumuskan kurikulum pendidikan berbasis tazkiyah yang 

mencakup lima komponen: akidah, syariah, akhlak, tasawuf, dan adab. Kurikulum ini bersifat 

integratif, mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan umum dengan menempatkan seluruh 

ilmu dalam kerangka spiritual yang koheren. 

Kelima, pemikiran Al-Ghazali sangat relevan untuk transformasi pendidikan Islam 

kontemporer dalam lima aspek: (1) rekonstruksi tujuan pendidikan dari orientasi pragmatis-

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

40 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

materialistik menuju spiritual-transendental; (2) pengembangan kurikulum berbasis tazkiyah 

yang holistik; (3) revitalisasi peran guru sebagai murabbi dengan kompetensi spiritual; (4) 

implementasi metode-metode pendidikan spiritual yang teradaptasi; dan (5) pengembangan 

kultur sekolah berbasis adab. 

Penelitian ini memberikan beberapa rekomendasi praktis: (1) Lembaga pendidikan Islam 

perlu merevisi visi-misi dan indikator keberhasilan untuk mengakomodasi dimensi spiritual 

secara eksplisit; (2) Pengembang kurikulum perlu mendesain kurikulum integratif berbasis 

tazkiyah dengan program-program konkret pembinaan spiritual; (3) Lembaga pendidikan 

tenaga kependidikan perlu mengintegrasikan kompetensi spiritual dalam standar kompetensi 

guru dan kurikulum pendidikan guru; (4) Pemerintah perlu merumuskan kebijakan yang 

mendukung pengembangan pendidikan karakter berbasis spiritualitas termasuk alokasi sumber 

daya yang memadai; dan (5) Peneliti perlu melakukan studi empiris untuk menguji efektivitas 

implementasi konsep-konsep Al-Ghazali dalam konteks pendidikan kontemporer. 

Keterbatasan penelitian ini terletak pada sifatnya yang teoretis-konseptual tanpa uji 

empiris di lapangan. Penelitian selanjutnya dapat melakukan studi eksperimental atau action 

research untuk menguji efektivitas implementasi metode-metode pendidikan spiritual Al-

Ghazali dalam konteks nyata. Studi komparatif juga dapat dilakukan untuk membandingkan 

efektivitas pendidikan berbasis spiritualitas dengan model pendidikan konvensional dalam 

membentuk karakter siswa. 

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan 

spiritual bukan sekadar warisan historis tetapi paradigma yang hidup dan relevan untuk 

menjawab tantangan pendidikan Islam kontemporer. Krisis spiritualitas yang dialami 

pendidikan Islam saat ini memerlukan solusi fundamental berupa rekonstruksi paradigma dari 

orientasi sekular-materialistik menuju orientasi spiritual-transendental. Al-Ghazali 

menawarkan kerangka konseptual yang komprehensif untuk transformasi tersebut, yang perlu 

diimplementasikan secara kreatif dan kontekstual sesuai dengan tantangan zaman. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali, A. H. M. (1988). Al-Munqidz min al-Dhalal. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Al-Ghazali, A. H. M. (2007). Ihya Ulumuddin (Jilid 1-4). Dar al-Minhaj. 

Al-Rasyid, & Nizar, S. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Ciputat Press. 

Arifin, M. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. PT Bumi Aksara. 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

41 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Bleicher, J. (1980). Contemporary Hermeneutics: Hermeneutics as Method, Philosophy and 

Critique. Routledge & Kegan Paul. 

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Djalaludin, & Said, U. (1994). Filsafat Pendidikan Islam. PT Raja Grafindo Persada. 

Ibn Rusn, A. (1999). Pemikiran Al-Ghazali tentang Pendidikan. Pustaka Pelajar. 

Ihsan, H., & Ihsan, F. (2007). Filsafat Pendidikan Islam. CV. Pustaka Setia. 

Krippendorff, K. (2004). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (2nd ed.). 

SAGE Publications. 

Langgulung, H. (2003). Asas-asas Pendidikan Islam. Pustaka Al-Husna Baru. 

Muhaimin. (2012). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama 

Islam di Sekolah. PT Remaja Rosdakarya. 

Nakosteen, M. (1996). Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat: Deskripsi Analisis Abad 

Keemasan Islam. Risalah Gusti. 

Nata, A. (2001). Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam. PT Raja Grafindo Persada. 

Ricoeur, P. (1981). Hermeneutics and the Human Sciences. Cambridge University Press. 

Wan Daud, W. M. N. (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad 

Naquib al-Attas: An Exposition of the Original Concept of Islamization. ISTAC. 

Zainuddin. (1991). Seluk Beluk Pendidikan dari Al-Ghazali. Bumi Aksara. 

Zarkasyi, H. F. (2012). Al-Ghazali's Concept of Causality: With Reference to His 

Interpretations of Reality and Knowledge. IIIT. 

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 

 

 

 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

