Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

DINAMIKA PEMBAHARUAN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM DI NUSANTARA :
SURAU, PESANTREN DAN MADRASAH

Ferro Aprilian Andalas!, Iswantir’, Agi Saputra®, Rusmani*, Razzaaq Fikih Al Fitra®
1.2345Universitas Islam Negeri Sjech M Djamil Djambek Bukittinggi

Email: aprilian]6yes@gmail.com', iswantir@uinbukittinggi.ac.id?,

agisaputra362@gmail.com?, rusmanil5102@gmail.com?, arazzaaqfikih@gmail.com®

Abstrak: Perkembangan pesat Islam di Indonesia, dari awal kemunculannya hingga saat ini,
tidak lepas dari peran lembaga pendidikan Islam. Sejak kedatangan Islam di Indonesia, lembaga
pendidikan Islam telah mengalami beberapa kali perubahan nama dan bentuk (corak), akibat
perubahan kondisi sosial dan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Lembaga-lembaga ini
beragam, mulai dari pendidikan Islam bercorak Hindu hingga berdirinya lembaga pendidikan
Islam berbasis teknologi saat ini. Di antara lembaga pendidikan Islam klasik yang masih eksis
hingga saat ini adalah surau, pesantren, madrasah, meunasah (Aceh), perguruan tinggi Islam,
dan lain-lain. Beberapa lembaga pendidikan Islam sudah tidak ada lagi, beberapa masih berdiri
namun mengalami penurunan fungsi, dan yang lainnya berhasil bertahan dengan beradaptasi
terhadap tuntutan zaman. Salah satu lembaga pendidikan Islam klasik yang mampu
berkembang seiring perkembangan zaman adalah pesantren. Hal ini dibuktikan dengan
keberadaan pesantren yang menawarkan berbagai disiplin ilmu khusus yang terintegrasi dengan
nilai-nilai pendidikan Islam. Artikel ini ditulis dengan menggunakan metode penelitian
kepustakaan yang memanfaatkan berbagai literatur ilmiah untuk memperoleh data yang
diperlukan.

Kata Kunci: Dinamika, Pembaharuan, Lembaga Pendidikan Islam Nusantara, Surau,
Pesantren, Madrasah.

Abstract: The rapid development of Islam in Indonesia, from its inception to the present day,
is inseparable from the role of Islamic educational institutions. Since the arrival of Islam in
Indonesia, Islamic educational institutions have undergone several changes in name and form
(style), due to changing social conditions and advances in science and technology. These
institutions vary, from Hindu-style Islamic education to the establishment of today's
technology-based Islamic educational institutions. Among the classical Islamic educational
institutions that still exist today are surau (Islamic prayer rooms), Islamic boarding schools
(pesantren), madrasahs (madrasas), meunasah (in Aceh), Islamic universities, and others.
Some Islamic educational institutions no longer exist, some still exist but have declined in
function, and others have managed to survive by adapting to the demands of the times. One
classical Islamic educational institution that has been able to develop with the times is the
Islamic boarding school (pesantren). This is evidenced by the existence of Islamic boarding

337


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb
mailto:aprilian16yes@gmail.com1
mailto:iswantir@uinbukittinggi.ac.id2
mailto:agisaputra362@gmail.com3
mailto:rusmani15102@gmail.com4
mailto:arazzaaqfikih@gmail.com5

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

schools, which offer a variety of specialized disciplines integrated with Islamic educational
values. This article was written using a library research method that utilizes various scientific
literature to obtain the necessary data.

Keywords: Dynamics, Renewal, Nusantara Islamic Educational Institutions, Surau, Islamic
Boarding School, Madrasah.

PENDAHULUAN

Islam telah mengenal lembaga pendidikan semenjak diturunkannya wahyu kepada Nabi
Muhammad Saw. Lembaga pendidikan Islam pertama pada masa Rasulullah Saw adalah rumah
sahabat Al-Arqam ibn Abi Al-Arqam. Di dalam sistem pendidikan pada masa Rasulullah beliau
berperan sebagai guru sedangkan muridnya merupakan orang-orang yang meyakini ajaran
Islam dan pembelajaran dilakukan secara sembunyi-sembunyi.(Syah et al., 2025) Proses
dakwah Islam berlangsung dalam waktu yang lama diikuti dengan penaklukan beberapa
wilayah penting sehingga Islam dapat tersebar di Jazirah Arab. Setelah wafatnya Rasulullah
Saw perjuangan untuk menyebarkan agama Islam dilanjutkan oleh sahabat-sahabat beliau yaitu
Abu Bakar Ash-Shiddiq, Umar bin Khattab, Usman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib.
Kepemimpinan keempat sahabat utama Rasulullah ini dikenal dengan Khulafaurrasyiddin.

Penyiaran agama Islam dimulai pada abad ke-7 Masehi dan penyebarannya ke seluruh
dunia tidak berlangsung sekaligus, melainkan melalui proses bertahap selama berabad-abad.
Penyebaran awal terjadi di Jazirah Arab melalui Nabi Muhammad Saw, kemudian menyebar
ke Timur Tengah, Asia, Afrika, dan sebagian Eropa pada masa Kekhalifahan, serta mencapai
wilayah seperti Indonesia melalui jalur perdagangan.(Inayah, 2021) Menurut Suryanegara,
Ahmad Mansur dan Buya Hamka ““ajaran Islam masuk ke Nusantara pada awal-awal abad ke-
7 dengan ditemukannya makam yang batu nisannya tertulis dengan bahasa Arab dan seorang
muslim yang berada di wilayah Badrus (Tapanuli Tengah Provinsi Sumatera Utara) yang
berjarak 414 km dari Medan yaitu Syekh Makauddin”.(Syah et al., 2025)

Istilah Nusantara adalah istilah yang telah lama dipakai untuk mengacu kepada kepulauan
itu sendiri, bukan nama resmi negara. Daerah yang termasuk dalam kawasan Nusantara adalah
Indonesia, Malaysia, Thailand dan Filipina. Kata Nusantara diinisiasi oleh Ki Hajar Dewantara
(seorang tokoh nasional pendiri taman siswa) sebagai usulan nama yang lebih nasionalis tanpa
dimasuki bahasa asing. Pada awal abad 20, saat masa perjuangan kemerdekaan, muncul
kebutuhan untuk nama baru yang tidak terikat dengan penjajah Belanda. James Richardson

Logan menyarankan nama Indonesia sebagai nama ilmiah pada tahun 1850. Alhasil pada saat

338


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

proklamasi kemerdekaan diresmikan nama negara adalah Indonesia.

Setelah masuknya Islam di Nusantara, terbentuklah suatu komunitas muslim sehingga
mereka membutuhkan suatu tempat untuk melakukan ibadah dan dibangunlah masjid. Namun
semangat belajar dan mendalami Al-Qur’an dan sunnah mengharuskan adanya tempat untuk
belajar. Pada awal pertumbuhan Islam di Nusantara, masjid memiliki multifungsi, yaitu untuk
beribadah, belajar dan melakukan kegiatan-kegiatan sosial lainnya. Keterbatasan tempat
membuat aktivitas pendidikan menjadi terhambat maka dibuatlah lembaga pendidikan Islam
di luar masjid, pembangunan ini berjalan mengikuti budaya dan kesepakatan daerah masing-
masing.(Syah et al., 2025) Seperti di Sumatera Barat dibangun lembaga pendidikan Islam
bernama surau, di Aceh dikenal dengan meunasah dan rangkang, seiring meningkatnya
kebutuhan masyarakat maka muncullah ide-ide pembaharuan pemikiran Islam di Nusantara
(Indonesia) yang melatarbelakangi berkembangnya lembaga pendidikan Islam seperti

pesantren kemudian berkembang lagi menjadi madrasah.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan adalah tinjauan pustaka. Sebagai salah satu bentuk
penelitian sejarah, penelitian ini melibatkan beberapa langkah. Langkah-langkah tersebut
meliputi pengumpulan manuskrip, jurnal, dan buku yang terkait dengan penelitian ini, sebuah
proses yang dikenal sebagai heuristik. Selanjutnya, kritik sumber data dilakukan dengan
memverifikasi dan memilih data yang diperlukan. Data yang terkumpul kemudian
diinterpretasi untuk mengidentifikasi hubungannya dengan fakta dan data lain. Tahap terakhir,
yang disebut historiografi, melibatkan penyusunan data dan fakta menjadi sebuah karya ilmiah

untuk dipublikasikan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dinamika pembaharuan lembaga pendidikan Islam di Nusantara, yaitu: surau, pesantren
dan madrasah merupakan proses panjang evolusi, adaptasi dan transformasi yang dilakukan
melalui tahapan tertentu sejak masa pra-kolonial sampai era modern. Respon dari ketiga
lembaga pendidikan Islam ini memperlihatkan spektrum yang berbeda dalam menghadapi
tuntutan zaman, modernisasi dan pengaruh eksternal.
1. Surau

Dalam dinamikanya, Surau memiliki tiga sudut pandang, yaitu keagamaan, pendidikan,

339


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

dan sosio-kultural. Menurut perspektif keagamaan, Surau dipandang sebagai sebuah “masjid
kecil” yang dipakai sebagai tempat ibadah umat Islam, sholat jum’at, membaca Al-Qur’an, dan
praktek keagamaan lainnya. Apabila dilihat dari perspektif pendidikan, Surau memiliki makna
sebagai tempat penyelenggaraan pendidikan Islam, seperti belajar baca-tulis Al-Qur’an dan
dasar-dasar pendidikan keislaman lainnya. Jika dilihat dari sudut pandang sosio-kultural, Surau
dipandang sebagai tempat tidur bagi musafir dan laki-laki Minang yang belum menikah dan
berfungsi sebagai tempat untuk bermusyawarah yang biasa dilakukan oleh masyarakat
Minangkabau untuk memecahkan permasalahan social(Ariza, 2023)

Menurut Verkerk Pistorious ada 3 jenis surau yang berkembang di Minangkabau,
diantaranya surau kecil (menampung sampai 20 orang murid). Surau ini biasanya milik
keluarga yang digunakan utnuk belajar membaca Al-Qur’an dan melaksanakan shalat.
Kemudian surau sedang (menampung hingga 80 orang murid) dan surau besar (menampung
kisaran 100-1000 orang murid).(Ariza, 2023) Di surau sedang dan surau besar ini bisa
dikategorikan seperti langgar atau mushalla. Berdirinya surau ini dimaksudkan sebagai tempat
ibadah dan tempat murid belajar agama Islam. Di surau sedang dan besar ini seorang guru
menjadi imam yang bertugas untuk memimpin sholat.

Peranan surau kemudian berkembang menjadi sebuah institusi yang mentransformasikan
ajaran Islam ke anak-anak muda di Nagari. Surau berfungsi sebagai lembaga yang mengajarkan
ilmu-ilmu kehidupan.(Enhas et al., 2023). tempat pengajaran baca tulis Al-Qur’an, praktik
ibadah, pengajaran akhlak mulia dan rukun iman serta rukun Islam.(Ariza, 2023)

Syekh Burhanuddin adalah tokoh terkenal yang menyebarkan Islam di Minangkabau,
tokoh ini juga diyakini adalah salah satu tokoh yang menyebarkan tradisi sufisme lewat
pengajaran di surau.(Enhas et al., 2023)

Peran surau sebagai lembaga keagamaan mengalami dinamika yang signifikan pada akhir
abad ke-19 dan awal abad ke-20.39 Dinamika ini pada dasarnya, disebabkan oleh beberapa
faktor penting, seperti adanya gerakan pembaruan kelompok terpelajar dari kalangan anak
muda dalam bidang pendidikan, yang memperkenalkan sistem madrasah yang lebih terstruktur
dan modern. Kalangan terpelajar ini membawa ide-ide pembaruan Islam dari Timur Tengah
dan Mesir yang dipengaruhi oleh pemikiran Abduh.(Enhas et al., 2023)

Surau oleh kelompok ini juga dituduh banyak melakukan praktik bid'ah, takhayul,
khurafat, dan praktik-praktik mistik yang dianggap tidak sesuai dengan Al-Quran dan

340


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Vol. 9, No. 4, Desember 2025

hadith.(Enhas et al., 2023)

faktor lain dari meredupnya peranan surau adalah kebijakan pemerintah kolonial Belanda
yang menerapkan pendidikan sekuler dengan menawarkan konsep pembelajaran untuk
mempersiapkan tenaga kerja terampil-rendahan untuk dipekerjakan di lembaga pemerintah dan
perusahaan.(Enhas et al., 2023) kemerosotan Surau pasca Perang Padri, yang ditandai dengan
fenomena semakin kerasnya tekanan dari pemerintah Belanda terhadap aktifitas Surau, karena
sebelumnya Surau menjadi basis pergerakan Kaum Agama dalam menghimpun kekuatan untuk

Perang Padri. Selain itu, Kaum Adat juga menjadi kaki tangan pemerintah Belanda dalam

menekan gerakan keagamaan di Surau.(Ariza, 2023)

masyarakat Minangkabau memiliki karakter yang cenderung menolak perkembangan

zaman, tidak ada lembaga pemersatu Surau-Surau yang ada di Minangkabau.(Ariza, 2023)

Tabel 1. Perkembangan Surau

Periodisasi Perkembangan Surau

Minagkabau

Transformasi dan Adaptasi

Masa Awal

Sebelum Islamisasi di nusantara, surau
lebih banyak diasosiasikan sebagai tempat
ibadah dalam agama Hindu-Buddha.
Dikenal pula sebagai uma galanggang atau

tempat orang berkumpul.

Masa Kolonial

Surau tumbuh sebagai lembaga yang
melestarikan tradisi mistik Islam, banyak
tarekat berkembang berawal dari surau,
namun di era ini juga surau mengalami
‘penolakan’ dari kelompok puritan Islam.
Meski demikian surau juga tampil sebagai
basis perlawanan terhadap kolonialisme
Belanda. Surau di masa ini kerap menjadi
represi pemerintah kolonial sbeagaimana

dayah di Aceh.

Masa Orde Baru

Era ini mungkin tak banyak sumber-

341



https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

sumber mengenai eksistensi surau. la
hanya berada di pinggiran,
perkembangannya hanya berada di daerah
rural, meski tak banyak tampak di

permukaan

Masa Reformasi/Kemerdekaan Gerakan pembaruan menjadikan surau
kurang peminat, banyak konversi terjadi
sebab modernisasi pendidikan Islam.
Taman Pendidikan Al-Quran adalah salah
satu hal yang membuat surau kurang

begitu berkembang di era kontemporer.

2.  Pesantren

Awal mulanya pesantren muncul di daerah perdesaan sebagai lembaga keagamaan,
terkhusus bagi penduduk desa yang belajar agama pada guru/kiai.(Inayah, 2021) mereka tidak
sekedar belajar agama, namun meminta bantuan saran dan solusi terkait masalah yang terjadi
di lingkungan mereka. Gerakan-gerakan perlawanan terhadap penjajah, penumpasan PKI
sampai ke gerakan-gerakan partai di masa Orde Baru dimulai dan bermula dari pesantren.
Perlawanan tersebut dilakukan oleh para santri yang dipimpin langsung oleh kiainya, bahkan
mereka rela berkorban untuk memperjuangkan kemerdekaan dan kesetaraan dalam segala
aspek terutama dalam akses kependidikan. Perjuangan mereka membawa kesuksesan bagi
bangsa Indonesia dalam menggapai kemerdekaan, sehingga sampai sekarang pesantren dikenal
sebagai lembaga yang menjadi basis perlawanan terhadap penjajah bangsa dan agama.

Mengenai eksistensi pesantren di tengah arus globalisasi, pesantren merasakan tuntutan
zaman akan perubahan, hal tersebut dilakukan dengan lebih akomodatif dengan perubahan
zaman yang kian cepat. Perubahan tersebut dimulai dari pengelolaan terhadap stabilitas dan
sistem pendidikannya. Menurut M. Sulthon dan Moh. Khusnuridlo, manajemen yang cocok
untuk diterapkan dalam sistem pendidikan pesantren adalah Manajemen Berbasis Pondok
Pesantaren (MBPP).(Inayah, 2021)

Pondok merupakan tempat tinggal santri, untuk itu proses pendidikan bisa berlangsung

secara optimal dimulai dari waktu subuh, pagi hingga malam hari, namun untuk proses

342


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

pembelajarannya dilakukan sesuai waktu yang telah ditetapkan pihak pesantren.(Syah et al.,
2025) Pondok disebut juga sebagai asrama, hal ini menjadi ciri khas tersendiri dari pesantren,
selain itu pesantren mempunyai keunikan dalam sistem kerjanya, seperti: memakai sistem
tradisional dimana kebebasan diberikan secara penuh dibandingkan dengan sekolah modern,
sehingga terjadi hubungan dua arah antara santri dan kiai, aktivitas di pesantren
menggambarkan semangat demokrasi karena mereka saling tolong menolong dalam mengatasi
permasalahan mereka, ajaran pondok pesantren mengajarkan kesederhanaan, idealisme,
persaudaraan, persamaan, rasa percaya diri dan kemandirian hidup.

Metode pembelajarannya masih bersifat tradisional, metode tradisional merupakan pola
pembelajaran yang sederhana, seperti: sorogan, bandongan dan wetonan. Objek kajian mereka
adalah kitab-kitab klasik agama yang merupakan karya para ulama pada abad pertengahan yang
dikenal dengan istilah “kitab kuning”(Eldarifai & Samad, 2024) Di dalam perkembangannya,
perkembangan pondok pesantren tidak semata-mata didasari oleh pola lama yang bersifat
tradisional dengan ketiga pola pembelajaran di atas, tetapi seiring perkembangan zaman
inovasi turut dilakukan.

Ada beberapa kelompok pesantren yang berkembang di Indonesia: 1) pesantren salafi,
pondok pesantren yang tetap mempertahankan pola pembelajaran klasik, memuat kurikulum
yang masth berupa ilmu agama Islam dan metode yang dipakai adalah sorogan dan wetonan.
Contoh pesantren salafi yang ada di Indonesia, seperti: pesantren Maslakul Huda di Pati (Jawa
Tengah), pesantren Lirboyo dan Ploso di Kediri (Jawa Timur); 2) pesantren khalafi, pondok
pesantren ini masth menggunakan pengajaran klasikal, namun kurikulumnya sudah
mengintegrasikan pelajaran keislaman dan umum. Pondok pesantren khalaf yang ada di
Indonesia adalah pesantren Tambak Beras, Tebu Ireng, dan Rejoso yang ada di Jawa Timur; 3)
pesantren modern, pesantren ini sudah meninggalkan pembelajaran klasik, begitu juga dengan
kurikulumnya. pesantren modern tidak lagi diajarkan kitab- kitab klasik. Pembelajaran dan
penguasaan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris diutamakan sebagai kepentingan praktis; 4)
pesantren kilat, merupakan suatu kegiatan pelatihan yang dilakukan dalam waktu singkat dan
biasanya dilakukan pada saat hari libur siswa. Pesantren kilat mengajarkan materi tentang ini
terdiri dari kepemimpinan dan keterampilan beribadah; 5) pesantren terintegrasi, yaitu
pesantren yang mengutamakan pendidikan keahlian atau keterampilan.(Ariza, 2023)

Perkembangan pesantren pada saat ini sangatlah pesat. Perkembangan tersebut

343


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Vol. 9, No. 4, Desember 2025

dikarenakan dampak perpaduan ilmu agama dan umum Menurut Idris Usman, tantangan

pesantren pada saat ini, yaitu harus sanggup mengikuti arus modenisasi supaya eksistensinya

tetap bertahan di lingkungan masyarakat. Tidak hanya itu kebutuha peserta didik juga harus

dipenuhi, terutama kebutuhan akan ilmu agama yang memadai. cara membekali mereka dengan

ilmu agama dan berbagai macam pendidikan umum serta keterampilan.(Usman, 2013)

Tabel 2. Perkembangan Pesantren

Periodisasi Perkembangan Pesantren

Transformasi dan Adaptasi

Masa Awal

Pesantren bermula dari langgar, kemudian
beranjak pada surau lalu dilengkapi dengan

berdirinya pesantren.

Masa Kolonial

Pada masa kolonial, pesantren berkembang
pesat di Jawa, yang menjadikannya ancaman
bagi Belanda. Menurut catatan pemerintah
kolonial Belanda, pada saat itu ada sekitar
1.853 pesantren di Nusantara dengan jumlah
santri sekitar 16.556 orang. Pesantren-
pesantren ini tersebar ke pulau Jawa,
Sumatera, Kalimantan, Sulawesi, dan

daerah lainnya.

Masa Kemerdekaan-Orde Baru

Perkembangan pesantren mulai tampak di
era ini, dimana pesantren tampak sebagai
pusat kekuatan umat Islam. Organisasi
keagamaan seperti NU dan Muhammadiyah
turut serta dalam peran pengembangan

pondok pesantren masa itu

Masa Reformasi/Kontemporer

Adaptasi dan modernisasi paling banyak
dilakukan pada era ini, banyak pesantren
bertransformasi dikarenakan arus
modernisasi dan inovasi, aspek-aspek mulai

diintegrasikan dalam sistem pendidikan

344



https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

pondok pesantren sebagai salah satu bentuk
respon terhadap tantangan zaman yang

berkembang pesat.

3. Madrasah

Berawal dari keinginan umat Islam untuk menyaingi kebijakan Barat dalam hal
pendidikan sehingga mereka berhasil dalam memajukan sistem pendidikannya. Karena itu
muncullah lembaga pendidikan Islam yang telah mengadopsi sistem pendidikan barat seperti
Madrasah Adabiyah School di Padang Sumatera Barat yang didirikan oleh Abdullah Ahmad
pada tahun 1897 sekaligus menjadi madrasah pertama saat itu. Di madrasah diajarkan ilmu-
ilmu agama Islam dan ilmu-ilmu umum, seperti: kimia, fisika, biologi, geografi, ekonomi, dan
budaya serta penguasaan bahasa asing.(Ariza, 2023)

Masa pra kemerdekaan, sebagai lembaga pendidikan Islam madrasah mempunyai
kurikulum dan konten kurikulum yang dipakai oleh madrasah pada umumnya sama dengan
surau dan pesantren. Kemudian pembaharuan dilanjutkan pada tahun 1929 dengan menambah
pengetahuan umum. Pasca kemerdekaan, memasuki tahun 1945 madrasah masih tetap eksis.
Hal tersebut ditandai dengan pendirian Depertemen Agama pada tanggal 03 Januari 1946 oleh
Departemen Agama, pemerintah benar-benar merperjuangkan politik pendidikan Islam di
Indonesia dan mengembangkan progam-program perluasan dan peningkatan mutu madrasah
saat itu.(Syah et al., 2025)

Setelah itu banyak tokoh ulama yang memprakarsai munculnya madrasah di Indonesia,
diantaranya Madrasah Tawalib yang didirikan oleh Syaikh Abdul Kartim pada tahun 1907 M
di Padang Panjang, Madrasah Nurul Ulum yang didirikan oleh H. Abdul Somad di Jambi. Di
Pulau Jawa pada tahun 1912 M berdiri madrasah yang diprakarsai oleh organisasi
Muhammadiyah yang menganut sistem pendidikan modern seperti diterapkan oleh bangsa
Eropa, yaitu Madrasah Ibtida’iyah, Madrasah Tsanawiyah, Madrasah Mu’allimim, Madrasah
Mubalighin, dan Madrasah Diniyyah. Kemudian pada tahun 1913 M berdiri Madrasah
Tajhiziyah, Mu’allimin, dan Takhassus yang didirikan oleh organisasi Al-Irsyad. Pada tahun
1919 M, K.H Hasyim Asy’ari juga mendirikan Madrasah Salafiyah di lingkungan pesantren
Tebu Ireng Jombang.(Ariza, 2023)

Pengakuan madrasah sebagai lembaga pendidikan formal di Indonesia tertuang dalam

345


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

UUD No. 4 tahun 1950. Kedudukan madrasah semakin diperkuat dengan penerbitan SKB 3
Menteri pada tanggal 24 Maret 1975, yaitu Menteri Dalam Negeri, Menteri Agama, dan
Menteri Pendidikan dan Kebudayaan. Dalam Surat Keputusan Bersama No. 6 Tahun 1975 pada
bab II pasal 2 diterangkan bahwa: 1) Ijazah madrasah mempunyai nilai yang sama dengan
sekolah umum yang setingkat; 2) Lulusan madrasah dapat melanjutkan kesekolah umum
setingkat lebih atas; 3) Siswa madrasah bisa pindah ke sekolah umum yang setingkat(Syah et
al., 2025). SKB 3 menteri ini juga diperkuat oleh SKB 2 menteri pada tahun 1984 (SK Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan No. 0299/U/1984) dan SK Menteri Departemen Agama No. 045
tahun 1984) tentang pengaturan pembakuan kurikulum sekolah umum dan madrasah yang
kemudian melahirkan kurikulum 1884. Pada tahun 1989 terbit UU tentang Sistem Pendidikan
Nasional (SISPENAS) yaitu UU No. 2 tahun 1989. Dalam rangka pemenuhan tuntutan dari
UU tersebut, Departemen Agama bertanggung jawab untuk menjadikan madrasah seperti
lembaga pendidikan umum namun tetap berciri khas keislaman.(Ariza, 2023)

Oleh karena itu terbitlah SK Menteri Agama No. 372 tahun 1993 tentang kurikulum
pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, SK Menteri Agama No. 371 tahun 1993 tentang kurikulum
pendidikan Madrasah Tsanawiyah, dan SK Menteri Agama No. 373 tahun 1993 tentang
kurikulum pendidikan Madrasah Aliyah. Selanjutnya pada tahun 2003, terbit UU No. 20
tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang dengan UU tersebut kedudukan madrasah
dinyatakan setara dengan sekolah umum, hal ini memperkuat kedudukan madrasah dalam
sistem pendidikan nasional.(Ariza, 2023)

Pembelajaran di madrasah awalnya terdiri dar1 60% pelajaran agama dan 40% pelajaran
umum berubah menjadi 30% pelajaran agama dan 70% pelajaran umum. Hal ini tentu
membantu mewujudkan salah satu tujuan adanya madrasah, yaitu mampu melahirkan

intelektual muslim sejati.(Ariza, 2023).(Ariza, 2023)

Tabel 1. Perkembangan Madrasah

Periodisasi Perkembangan Madrasah Transformasi Adaptasi

Masa awal dan kolonial Madrasah Adabiyah muncul pertama kalinya
dalam sejarah Indonesia, madrasah ini

dipimpin oleh Syaikh Abdullah Ahmad dari

Padang pada tahun 1908, beberapa madrasah

346


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

dari organisasi Islam juga muncul seperti

Muhammadiyah hingga NU.

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Era ini madrasah mulai merambah ke
berbagai sekolah formal, seperti Madrasah

Tsanawiyah di bawah Departemen Agama

Masa Reformasi/Kontemporer Di era ini madrasah mulai berkembang
dengan pesat, adaptasi terhadap modernisasi
pendidikan Islam menunjukkan bahwa
madrasah mulai memiliki beragam varian.
Misalnya kemunculan Sekolah Islam elite

dapat pula dipahami sebagai bagian dari

dinamika perkembangan madrasah.

KESIMPULAN DAN SARAN

Lembaga pendidikan Islam di Nusantara berkembang secara bertahap mulai dari surau
sebagai tempat ibadah dan pembelajaran agama yang awalnya berakar dari tradisi pra-Islam,
kemudian muncul pesantren sebagai lembaga pendidikan berbasis asrama dengan metode
tradisional, hingga madrasah yang lahir sebagai bentuk pembaruan. Surau, pesantren, dan
madrasah mengalami evolusi yang menyesuaikan perubahan sosial, politik, dan budaya. Surau
yang mengalami penurunan peranan akibat tekanan kolonial dan modernisasi, pesantren yang
berhasil beradaptasi dengan mengintegrasikan ilmu umum dalam sistem tradisionalnya, serta
madrasah yang terus berkembang. Ketiga lembaga tersebut tetap krusial dan relevan dalam
memenuhi kebutuhan umat Islam masa kini. Mereka tidak hanya menjadi pusat pendidikan
agama dan moral, tetapi juga mengakomodasi pendidikan umum agar lulusannya mampu

bersaing dalam berbagai aspek kehidupan modern.

DAFTAR PUSTAKA

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam Dalam Lintasan Sejarah di Indonesia (Kajian
Historis Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam). Journal of Islamic Education, 1—
14.

Eldarifai, & Samad, D. (2024). Sejarah , Karakteristik dan Kelembagaan Surau di

Minangkabau History , Characteristics and Institutions of Surau in Minangkabau. Jurnal

347


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Kolaboratif Sains, 7(8), 3017-3029. https://doi.org/10.56338/jks.v7i8.5646

Enhas, M. 1. G. E., Zahara, A. N., & Basri, B. (2023). Sejarah , Transformasi , dan Adaptasi
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 13(3),
289-310. https://doi.org/10.33367/ji.v1313.4457

Inayah. (2021). Model Pendidikan Islam Nusantara. Jurnal Pendidikan Agama Islam
Universitas Wahid Hasyim, 9(2), 195-207.

Syah, M. A., Zalnur, M., & Masyudi, F. (2025). Sejarah dan Dinamika Pembaharuan Lembaga
Pendidikan Islam di Nusantara: Surau, Pesantren, dan Madrasah. Jurnal Ilmiah
Nusantara (JINU), 2(1), 12-20.

Usman, M. L. (2013). Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem
Pendidikan, dan Perkembangannya Masa Kini. Jurnal UIN Alauddin Makassar, 14,101—
119.

348


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

