
 

 

 

 

 

 

337 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

DINAMIKA PEMBAHARUAN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM DI NUSANTARA : 

SURAU, PESANTREN DAN MADRASAH 

 
Ferro Aprilian Andalas1, Iswantir2, Agi Saputra3, Rusmani4, Razzaaq Fikih Al Fitra5 

1,2,3,4,5Universitas Islam Negeri Sjech M Djamil Djambek Bukittinggi 

Email: aprilian16yes@gmail.com1, iswantir@uinbukittinggi.ac.id2, 

agisaputra362@gmail.com3, rusmani15102@gmail.com4, arazzaaqfikih@gmail.com5   

 

Abstrak: Perkembangan pesat Islam di Indonesia, dari awal kemunculannya hingga saat ini, 

tidak lepas dari peran lembaga pendidikan Islam. Sejak kedatangan Islam di Indonesia, lembaga 

pendidikan Islam telah mengalami beberapa kali perubahan nama dan bentuk (corak), akibat 

perubahan kondisi sosial dan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Lembaga-lembaga ini 

beragam, mulai dari pendidikan Islam bercorak Hindu hingga berdirinya lembaga pendidikan 

Islam berbasis teknologi saat ini. Di antara lembaga pendidikan Islam klasik yang masih eksis 

hingga saat ini adalah surau, pesantren, madrasah, meunasah (Aceh), perguruan tinggi Islam, 

dan lain-lain. Beberapa lembaga pendidikan Islam sudah tidak ada lagi, beberapa masih berdiri 

namun mengalami penurunan fungsi, dan yang lainnya berhasil bertahan dengan beradaptasi 

terhadap tuntutan zaman. Salah satu lembaga pendidikan Islam klasik yang mampu 

berkembang seiring perkembangan zaman adalah pesantren. Hal ini dibuktikan dengan 

keberadaan pesantren yang menawarkan berbagai disiplin ilmu khusus yang terintegrasi dengan 

nilai-nilai pendidikan Islam. Artikel ini ditulis dengan menggunakan metode penelitian 

kepustakaan yang memanfaatkan berbagai literatur ilmiah untuk memperoleh data yang 

diperlukan.  

Kata Kunci: Dinamika, Pembaharuan, Lembaga Pendidikan Islam Nusantara, Surau, 

Pesantren, Madrasah. 

 

Abstract: The rapid development of Islam in Indonesia, from its inception to the present day, 

is inseparable from the role of Islamic educational institutions. Since the arrival of Islam in 

Indonesia, Islamic educational institutions have undergone several changes in name and form 

(style), due to changing social conditions and advances in science and technology. These 

institutions vary, from Hindu-style Islamic education to the establishment of today's 

technology-based Islamic educational institutions. Among the classical Islamic educational 

institutions that still exist today are surau (Islamic prayer rooms), Islamic boarding schools 

(pesantren), madrasahs (madrasas), meunasah (in Aceh), Islamic universities, and others. 

Some Islamic educational institutions no longer exist, some still exist but have declined in 

function, and others have managed to survive by adapting to the demands of the times. One 

classical Islamic educational institution that has been able to develop with the times is the 

Islamic boarding school (pesantren). This is evidenced by the existence of Islamic boarding 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb
mailto:aprilian16yes@gmail.com1
mailto:iswantir@uinbukittinggi.ac.id2
mailto:agisaputra362@gmail.com3
mailto:rusmani15102@gmail.com4
mailto:arazzaaqfikih@gmail.com5


 

 

 

 

 

 

338 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

schools, which offer a variety of specialized disciplines integrated with Islamic educational 

values. This article was written using a library research method that utilizes various scientific 

literature to obtain the necessary data. 

Keywords: Dynamics, Renewal, Nusantara Islamic Educational Institutions, Surau, Islamic 

Boarding School, Madrasah. 

 

PENDAHULUAN 

Islam telah mengenal lembaga pendidikan semenjak diturunkannya wahyu kepada Nabi 

Muhammad Saw. Lembaga pendidikan Islam pertama pada masa Rasulullah Saw adalah rumah 

sahabat Al-Arqam ibn Abi Al-Arqam. Di dalam sistem pendidikan pada masa Rasulullah beliau 

berperan sebagai guru sedangkan muridnya merupakan orang-orang yang meyakini ajaran 

Islam dan pembelajaran dilakukan secara sembunyi-sembunyi.(Syah et al., 2025) Proses 

dakwah Islam berlangsung dalam waktu yang lama diikuti dengan penaklukan beberapa 

wilayah penting sehingga Islam dapat tersebar di Jazirah Arab. Setelah wafatnya Rasulullah 

Saw perjuangan untuk menyebarkan agama Islam dilanjutkan oleh sahabat-sahabat beliau yaitu 

Abu Bakar Ash-Shiddiq, Umar bin Khattab, Usman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib. 

Kepemimpinan keempat sahabat utama Rasulullah ini dikenal dengan Khulafaurrasyiddin.  

Penyiaran agama Islam dimulai pada abad ke-7 Masehi dan penyebarannya ke seluruh 

dunia tidak berlangsung sekaligus, melainkan melalui proses bertahap selama berabad-abad. 

Penyebaran awal terjadi di Jazirah Arab melalui Nabi Muhammad Saw, kemudian menyebar 

ke Timur Tengah, Asia, Afrika, dan sebagian Eropa pada masa Kekhalifahan, serta mencapai 

wilayah seperti Indonesia melalui jalur perdagangan.(Inayah, 2021) Menurut Suryanegara, 

Ahmad Mansur dan Buya Hamka “ajaran Islam masuk ke Nusantara pada awal-awal abad ke-

7 dengan ditemukannya makam yang batu nisannya tertulis dengan bahasa Arab dan seorang 

muslim yang berada di wilayah Badrus (Tapanuli Tengah Provinsi Sumatera Utara) yang 

berjarak 414 km dari Medan yaitu Syekh Makauddin”.(Syah et al., 2025) 

Istilah Nusantara adalah istilah yang telah lama dipakai untuk mengacu kepada kepulauan 

itu sendiri, bukan nama resmi negara. Daerah yang termasuk dalam kawasan Nusantara adalah 

Indonesia, Malaysia, Thailand dan Filipina. Kata Nusantara diinisiasi oleh Ki Hajar Dewantara 

(seorang tokoh nasional pendiri taman siswa) sebagai usulan nama yang lebih nasionalis tanpa 

dimasuki bahasa asing. Pada awal abad 20, saat masa perjuangan kemerdekaan, muncul 

kebutuhan untuk nama baru yang tidak terikat dengan penjajah Belanda. James Richardson 

Logan menyarankan nama Indonesia sebagai nama ilmiah pada tahun 1850. Alhasil pada saat 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

339 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

proklamasi kemerdekaan diresmikan nama negara adalah Indonesia. 

Setelah masuknya Islam di Nusantara, terbentuklah suatu komunitas muslim sehingga 

mereka membutuhkan suatu tempat untuk melakukan ibadah dan dibangunlah masjid. Namun 

semangat belajar dan mendalami Al-Qur’an dan sunnah mengharuskan adanya tempat untuk 

belajar. Pada awal pertumbuhan Islam di Nusantara, masjid memiliki multifungsi, yaitu untuk 

beribadah, belajar dan melakukan kegiatan-kegiatan sosial lainnya. Keterbatasan tempat 

membuat aktivitas pendidikan menjadi terhambat maka dibuatlah lembaga pendidikan Islam 

di luar masjid, pembangunan ini berjalan mengikuti budaya dan kesepakatan daerah masing-

masing.(Syah et al., 2025) Seperti di Sumatera Barat dibangun lembaga pendidikan Islam 

bernama surau, di Aceh dikenal dengan meunasah dan rangkang, seiring meningkatnya 

kebutuhan masyarakat maka muncullah ide-ide pembaharuan pemikiran Islam di Nusantara 

(Indonesia) yang melatarbelakangi berkembangnya lembaga pendidikan Islam seperti 

pesantren kemudian berkembang lagi menjadi madrasah. 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan adalah tinjauan pustaka. Sebagai salah satu bentuk 

penelitian sejarah, penelitian ini melibatkan beberapa langkah. Langkah-langkah tersebut 

meliputi pengumpulan manuskrip, jurnal, dan buku yang terkait dengan penelitian ini, sebuah 

proses yang dikenal sebagai heuristik. Selanjutnya, kritik sumber data dilakukan dengan 

memverifikasi dan memilih data yang diperlukan. Data yang terkumpul kemudian 

diinterpretasi untuk mengidentifikasi hubungannya dengan fakta dan data lain. Tahap terakhir, 

yang disebut historiografi, melibatkan penyusunan data dan fakta menjadi sebuah karya ilmiah 

untuk dipublikasikan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dinamika pembaharuan lembaga pendidikan Islam di Nusantara, yaitu: surau, pesantren 

dan madrasah merupakan proses panjang evolusi, adaptasi dan transformasi yang dilakukan 

melalui tahapan tertentu sejak masa pra-kolonial sampai era modern. Respon dari ketiga 

lembaga pendidikan Islam ini memperlihatkan spektrum yang berbeda dalam menghadapi 

tuntutan zaman, modernisasi dan pengaruh eksternal. 

1. Surau 

Dalam dinamikanya, Surau memiliki tiga sudut pandang, yaitu keagamaan, pendidikan, 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

340 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

dan sosio-kultural. Menurut perspektif keagamaan, Surau dipandang sebagai sebuah “masjid 

kecil” yang dipakai sebagai tempat ibadah umat Islam, sholat jum’at, membaca Al-Qur’an, dan 

praktek keagamaan lainnya. Apabila dilihat dari perspektif pendidikan, Surau memiliki makna 

sebagai tempat penyelenggaraan pendidikan Islam, seperti belajar baca-tulis Al-Qur’an dan 

dasar-dasar pendidikan keislaman lainnya. Jika dilihat dari sudut pandang sosio-kultural, Surau 

dipandang sebagai tempat tidur bagi musafir dan laki-laki Minang yang belum menikah dan 

berfungsi sebagai tempat untuk bermusyawarah yang biasa dilakukan oleh masyarakat 

Minangkabau untuk memecahkan permasalahan social(Ariza, 2023) 

Menurut Verkerk Pistorious ada 3 jenis surau yang berkembang di Minangkabau, 

diantaranya surau kecil (menampung sampai 20 orang murid). Surau ini biasanya milik 

keluarga yang digunakan utnuk belajar membaca Al-Qur’an dan melaksanakan shalat. 

Kemudian surau sedang (menampung hingga 80 orang murid) dan surau besar (menampung 

kisaran 100-1000 orang murid).(Ariza, 2023) Di surau sedang dan surau besar ini bisa 

dikategorikan seperti langgar atau mushalla. Berdirinya surau ini dimaksudkan sebagai tempat 

ibadah dan tempat murid belajar agama Islam. Di surau sedang dan besar ini seorang guru 

menjadi imam yang bertugas untuk memimpin sholat. 

Peranan surau kemudian berkembang menjadi sebuah institusi yang mentransformasikan 

ajaran Islam ke anak-anak muda di Nagari. Surau berfungsi sebagai lembaga yang mengajarkan 

ilmu-ilmu kehidupan.(Enhas et al., 2023). tempat pengajaran baca tulis Al-Qur’an, praktik 

ibadah, pengajaran akhlak mulia dan rukun iman serta rukun Islam.(Ariza, 2023) 

Syekh Burhanuddin adalah tokoh terkenal yang menyebarkan Islam di Minangkabau, 

tokoh ini juga diyakini adalah salah satu tokoh yang menyebarkan tradisi sufisme lewat 

pengajaran di surau.(Enhas et al., 2023) 

Peran surau sebagai lembaga keagamaan mengalami dinamika yang signifikan pada akhir 

abad ke-19 dan awal abad ke-20.39 Dinamika ini pada dasarnya, disebabkan oleh beberapa 

faktor penting, seperti adanya gerakan pembaruan kelompok terpelajar dari kalangan anak 

muda dalam bidang pendidikan, yang memperkenalkan sistem madrasah yang lebih terstruktur 

dan modern. Kalangan terpelajar ini membawa ide-ide pembaruan Islam dari Timur Tengah 

dan Mesir yang dipengaruhi oleh pemikiran Abduh.(Enhas et al., 2023) 

Surau oleh kelompok ini juga dituduh banyak melakukan praktik bid'ah, takhayul, 

khurafat, dan praktik-praktik mistik yang dianggap tidak sesuai dengan Al-Quran dan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

341 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

hadith.(Enhas et al., 2023) 

faktor lain dari meredupnya peranan surau adalah kebijakan pemerintah kolonial Belanda 

yang menerapkan pendidikan sekuler dengan menawarkan konsep pembelajaran untuk 

mempersiapkan tenaga kerja terampil-rendahan untuk dipekerjakan di lembaga pemerintah dan 

perusahaan.(Enhas et al., 2023) kemerosotan Surau pasca Perang Padri, yang ditandai dengan 

fenomena semakin kerasnya tekanan dari pemerintah Belanda terhadap aktifitas Surau, karena 

sebelumnya Surau menjadi basis pergerakan Kaum Agama dalam menghimpun kekuatan untuk 

Perang Padri. Selain itu, Kaum Adat juga menjadi kaki tangan pemerintah Belanda dalam 

menekan gerakan keagamaan di Surau.(Ariza, 2023) 

masyarakat Minangkabau memiliki karakter yang cenderung menolak perkembangan 

zaman, tidak ada lembaga pemersatu Surau-Surau yang ada di Minangkabau.(Ariza, 2023) 

Tabel 1. Perkembangan Surau 

Periodisasi Perkembangan Surau 

Minagkabau 

Transformasi dan Adaptasi 

 

Masa Awal Sebelum Islamisasi di nusantara, surau 

lebih banyak diasosiasikan sebagai tempat 

ibadah dalam agama Hindu-Buddha. 

Dikenal pula sebagai uma galanggang atau 

tempat orang berkumpul. 

Masa Kolonial Surau tumbuh sebagai lembaga yang 

melestarikan tradisi mistik Islam, banyak 

tarekat berkembang berawal dari surau, 

namun di era ini juga surau mengalami 

‘penolakan’ dari kelompok puritan Islam. 

Meski demikian surau juga tampil sebagai 

basis perlawanan terhadap kolonialisme 

Belanda. Surau di masa ini kerap menjadi 

represi pemerintah kolonial sbeagaimana 

dayah di Aceh. 

Masa Orde Baru Era ini mungkin tak banyak sumber-

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

342 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

sumber mengenai eksistensi surau. Ia 

hanya berada di pinggiran, 

perkembangannya hanya berada di daerah 

rural, meski tak banyak tampak di 

permukaan 

Masa Reformasi/Kemerdekaan Gerakan pembaruan menjadikan surau 

kurang peminat, banyak konversi terjadi 

sebab modernisasi pendidikan Islam. 

Taman Pendidikan Al-Quran adalah salah 

satu hal yang membuat surau kurang 

begitu berkembang di era kontemporer. 

 

2. Pesantren 

Awal mulanya pesantren muncul di daerah perdesaan sebagai lembaga keagamaan, 

terkhusus bagi penduduk desa yang belajar agama pada guru/kiai.(Inayah, 2021) mereka tidak 

sekedar belajar agama, namun meminta bantuan saran dan solusi terkait masalah yang terjadi 

di lingkungan mereka. Gerakan-gerakan perlawanan terhadap penjajah, penumpasan PKI 

sampai ke gerakan-gerakan partai di masa Orde Baru dimulai dan bermula dari pesantren. 

Perlawanan tersebut dilakukan oleh para santri yang dipimpin langsung oleh kiainya, bahkan 

mereka rela berkorban untuk memperjuangkan kemerdekaan dan kesetaraan dalam segala 

aspek terutama dalam akses kependidikan. Perjuangan mereka membawa kesuksesan bagi 

bangsa Indonesia dalam menggapai kemerdekaan, sehingga sampai sekarang pesantren dikenal 

sebagai lembaga yang menjadi basis perlawanan terhadap penjajah bangsa dan agama. 

Mengenai eksistensi pesantren di tengah arus globalisasi, pesantren merasakan tuntutan 

zaman akan perubahan, hal tersebut dilakukan dengan lebih akomodatif dengan perubahan 

zaman yang kian cepat. Perubahan tersebut dimulai dari pengelolaan terhadap stabilitas dan 

sistem pendidikannya. Menurut M. Sulthon dan Moh. Khusnuridlo, manajemen yang cocok 

untuk diterapkan dalam sistem pendidikan pesantren adalah Manajemen Berbasis Pondok 

Pesantaren (MBPP).(Inayah, 2021) 

Pondok merupakan tempat tinggal santri, untuk itu proses pendidikan bisa berlangsung 

secara optimal dimulai dari waktu subuh, pagi hingga malam hari, namun untuk proses 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

343 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

pembelajarannya dilakukan sesuai waktu yang telah ditetapkan pihak pesantren.(Syah et al., 

2025) Pondok disebut juga sebagai asrama, hal ini menjadi ciri khas tersendiri dari pesantren, 

selain itu pesantren mempunyai keunikan dalam sistem kerjanya, seperti: memakai sistem 

tradisional dimana kebebasan diberikan secara penuh dibandingkan dengan sekolah modern, 

sehingga terjadi hubungan dua arah antara santri dan kiai, aktivitas di pesantren 

menggambarkan semangat demokrasi karena mereka saling tolong menolong dalam mengatasi 

permasalahan mereka, ajaran pondok pesantren mengajarkan kesederhanaan, idealisme, 

persaudaraan, persamaan, rasa percaya diri dan kemandirian hidup. 

Metode pembelajarannya masih bersifat tradisional, metode tradisional merupakan pola 

pembelajaran yang sederhana, seperti: sorogan, bandongan dan wetonan. Objek kajian mereka 

adalah kitab-kitab klasik agama yang merupakan karya para ulama pada abad pertengahan yang 

dikenal dengan istilah “kitab kuning”(Eldarifai & Samad, 2024) Di dalam perkembangannya, 

perkembangan pondok pesantren tidak semata-mata didasari oleh pola lama yang bersifat 

tradisional dengan ketiga pola pembelajaran di atas, tetapi seiring perkembangan zaman 

inovasi turut dilakukan. 

Ada beberapa kelompok pesantren yang berkembang di Indonesia: 1) pesantren salafi, 

pondok pesantren yang tetap mempertahankan pola pembelajaran klasik, memuat kurikulum 

yang masih berupa ilmu agama Islam dan metode yang dipakai adalah sorogan dan wetonan. 

Contoh pesantren salafi yang ada di Indonesia, seperti: pesantren Maslakul Huda di Pati (Jawa 

Tengah), pesantren Lirboyo dan Ploso di Kediri (Jawa Timur); 2) pesantren khalafi, pondok 

pesantren ini masih menggunakan pengajaran klasikal, namun kurikulumnya sudah 

mengintegrasikan pelajaran keislaman dan umum. Pondok pesantren khalaf yang ada di 

Indonesia adalah pesantren Tambak Beras, Tebu Ireng, dan Rejoso yang ada di Jawa Timur; 3) 

pesantren modern, pesantren ini sudah meninggalkan pembelajaran klasik, begitu juga dengan 

kurikulumnya. pesantren modern tidak lagi diajarkan kitab- kitab klasik. Pembelajaran dan 

penguasaan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris diutamakan sebagai kepentingan praktis; 4) 

pesantren kilat, merupakan suatu kegiatan pelatihan yang dilakukan dalam waktu singkat dan 

biasanya dilakukan pada saat hari libur siswa. Pesantren kilat mengajarkan materi tentang ini 

terdiri dari kepemimpinan dan keterampilan beribadah; 5) pesantren terintegrasi, yaitu 

pesantren yang mengutamakan pendidikan keahlian atau keterampilan.(Ariza, 2023) 

Perkembangan pesantren pada saat ini sangatlah pesat. Perkembangan tersebut 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

344 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

dikarenakan dampak perpaduan ilmu agama dan umum Menurut Idris Usman, tantangan 

pesantren pada saat ini, yaitu harus sanggup mengikuti arus modenisasi supaya eksistensinya 

tetap bertahan di lingkungan masyarakat. Tidak hanya itu kebutuha peserta didik juga harus 

dipenuhi, terutama kebutuhan akan ilmu agama yang memadai. cara membekali mereka dengan 

ilmu agama dan berbagai macam pendidikan umum serta keterampilan.(Usman, 2013) 

Tabel 2. Perkembangan Pesantren 

Periodisasi Perkembangan Pesantren Transformasi dan Adaptasi 

Masa Awal Pesantren bermula dari langgar, kemudian 

beranjak pada surau lalu dilengkapi dengan 

berdirinya pesantren. 

Masa Kolonial Pada masa kolonial, pesantren berkembang 

pesat di Jawa, yang menjadikannya ancaman 

bagi Belanda. Menurut catatan pemerintah 

kolonial Belanda, pada saat itu ada sekitar 

1.853 pesantren di Nusantara dengan jumlah 

santri sekitar 16.556 orang. Pesantren-

pesantren ini tersebar ke pulau Jawa, 

Sumatera, Kalimantan, Sulawesi, dan 

daerah lainnya. 

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Perkembangan pesantren mulai tampak di 

era ini, dimana pesantren tampak sebagai 

pusat kekuatan umat Islam. Organisasi 

keagamaan seperti NU dan Muhammadiyah 

turut serta dalam peran pengembangan 

pondok pesantren masa itu 

Masa Reformasi/Kontemporer Adaptasi dan modernisasi paling banyak 

dilakukan pada era ini, banyak pesantren 

bertransformasi dikarenakan arus 

modernisasi dan inovasi, aspek-aspek mulai 

diintegrasikan dalam sistem pendidikan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

345 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

pondok pesantren sebagai salah satu bentuk 

respon terhadap tantangan zaman yang 

berkembang pesat. 

 

3. Madrasah 

Berawal dari keinginan umat Islam untuk menyaingi kebijakan Barat dalam hal 

pendidikan sehingga mereka berhasil dalam memajukan sistem pendidikannya. Karena itu 

muncullah lembaga pendidikan Islam yang telah mengadopsi sistem pendidikan barat seperti 

Madrasah Adabiyah School di Padang Sumatera Barat yang didirikan oleh Abdullah Ahmad 

pada tahun 1897 sekaligus menjadi madrasah pertama saat itu. Di madrasah diajarkan ilmu-

ilmu agama Islam dan ilmu-ilmu umum, seperti: kimia, fisika, biologi, geografi, ekonomi, dan 

budaya serta penguasaan bahasa asing.(Ariza, 2023) 

Masa pra kemerdekaan, sebagai lembaga pendidikan Islam madrasah mempunyai 

kurikulum dan konten kurikulum yang dipakai oleh madrasah pada umumnya sama dengan 

surau dan pesantren. Kemudian pembaharuan dilanjutkan pada tahun 1929 dengan menambah 

pengetahuan umum. Pasca kemerdekaan, memasuki tahun 1945 madrasah masih tetap eksis. 

Hal tersebut ditandai dengan pendirian Depertemen Agama pada tanggal 03 Januari 1946 oleh 

Departemen Agama, pemerintah benar-benar merperjuangkan politik pendidikan Islam di 

Indonesia dan mengembangkan progam-program perluasan dan peningkatan mutu madrasah 

saat itu.(Syah et al., 2025) 

Setelah itu banyak tokoh ulama yang memprakarsai munculnya madrasah di Indonesia, 

diantaranya Madrasah Tawalib yang didirikan oleh Syaikh Abdul Kartim pada tahun 1907 M 

di Padang Panjang, Madrasah Nurul Ulum yang didirikan oleh H. Abdul Somad di Jambi. Di 

Pulau Jawa pada tahun 1912 M berdiri madrasah yang diprakarsai oleh organisasi 

Muhammadiyah yang menganut sistem pendidikan modern seperti diterapkan oleh bangsa 

Eropa, yaitu Madrasah Ibtida’iyah, Madrasah Tsanawiyah, Madrasah Mu’allimim, Madrasah 

Mubalighin, dan Madrasah Diniyyah. Kemudian pada tahun 1913 M berdiri Madrasah 

Tajhiziyah, Mu’allimin, dan Takhassus yang didirikan oleh organisasi Al-Irsyad. Pada tahun 

1919 M, K.H Hasyim Asy’ari juga mendirikan Madrasah Salafiyah di lingkungan pesantren 

Tebu Ireng Jombang.(Ariza, 2023) 

Pengakuan madrasah sebagai lembaga pendidikan formal di Indonesia tertuang dalam 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

346 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

UUD No. 4 tahun 1950. Kedudukan madrasah semakin diperkuat dengan penerbitan SKB 3 

Menteri pada tanggal 24 Maret 1975, yaitu Menteri Dalam Negeri, Menteri Agama, dan 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan. Dalam Surat Keputusan Bersama No. 6 Tahun 1975 pada 

bab II pasal 2 diterangkan bahwa: 1) Ijazah madrasah mempunyai nilai yang sama dengan 

sekolah umum yang setingkat; 2) Lulusan madrasah dapat melanjutkan kesekolah umum 

setingkat lebih atas; 3) Siswa madrasah bisa pindah ke sekolah umum yang setingkat(Syah et 

al., 2025). SKB 3 menteri ini juga diperkuat oleh SKB 2 menteri pada tahun 1984 (SK Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan No. 0299/U/1984) dan SK Menteri Departemen Agama No. 045 

tahun 1984) tentang pengaturan pembakuan kurikulum sekolah umum dan madrasah yang 

kemudian melahirkan kurikulum 1884. Pada tahun 1989 terbit UU tentang Sistem Pendidikan 

Nasional (SISPENAS) yaitu UU No. 2 tahun 1989. Dalam rangka pemenuhan tuntutan dari 

UU tersebut, Departemen Agama bertanggung jawab untuk menjadikan madrasah seperti 

lembaga pendidikan umum namun tetap berciri khas keislaman.(Ariza, 2023) 

Oleh karena itu terbitlah SK Menteri Agama No. 372 tahun 1993 tentang kurikulum 

pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, SK Menteri Agama No. 371 tahun 1993 tentang kurikulum 

pendidikan Madrasah Tsanawiyah, dan SK Menteri Agama No. 373 tahun 1993 tentang 

kurikulum pendidikan Madrasah Aliyah. Selanjutnya pada tahun 2003, terbit UU No. 20 

tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang dengan UU tersebut kedudukan madrasah 

dinyatakan setara dengan sekolah umum, hal ini memperkuat kedudukan madrasah dalam 

sistem pendidikan nasional.(Ariza, 2023) 

Pembelajaran di madrasah awalnya terdiri dari 60% pelajaran agama dan 40% pelajaran 

umum berubah menjadi 30% pelajaran agama dan 70% pelajaran umum. Hal ini tentu 

membantu mewujudkan salah satu tujuan adanya madrasah, yaitu mampu melahirkan 

intelektual muslim sejati.(Ariza, 2023).(Ariza, 2023) 

Tabel 1. Perkembangan Madrasah 

Periodisasi Perkembangan Madrasah Transformasi Adaptasi 

Masa awal dan kolonial Madrasah Adabiyah muncul pertama kalinya 

dalam sejarah Indonesia, madrasah ini 

dipimpin oleh Syaikh Abdullah Ahmad dari 

Padang pada tahun 1908, beberapa madrasah 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

347 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

dari organisasi Islam juga muncul seperti 

Muhammadiyah hingga NU. 

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Era ini madrasah mulai merambah ke 

berbagai sekolah formal, seperti Madrasah 

Tsanawiyah di bawah Departemen Agama 

Masa Reformasi/Kontemporer Di era ini madrasah mulai berkembang 

dengan pesat, adaptasi terhadap modernisasi 

pendidikan Islam menunjukkan bahwa 

madrasah mulai memiliki beragam varian. 

Misalnya kemunculan Sekolah Islam elite 

dapat pula dipahami sebagai bagian dari 

dinamika perkembangan madrasah. 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Lembaga pendidikan Islam di Nusantara berkembang secara bertahap mulai dari surau 

sebagai tempat ibadah dan pembelajaran agama yang awalnya berakar dari tradisi pra-Islam, 

kemudian muncul pesantren sebagai lembaga pendidikan berbasis asrama dengan metode 

tradisional, hingga madrasah yang lahir sebagai bentuk pembaruan. Surau, pesantren, dan 

madrasah mengalami evolusi yang menyesuaikan perubahan sosial, politik, dan budaya. Surau 

yang mengalami penurunan peranan akibat tekanan kolonial dan modernisasi, pesantren yang 

berhasil beradaptasi dengan mengintegrasikan ilmu umum dalam sistem tradisionalnya, serta 

madrasah yang terus berkembang. Ketiga lembaga tersebut tetap krusial dan relevan dalam 

memenuhi kebutuhan umat Islam masa kini. Mereka tidak hanya menjadi pusat pendidikan 

agama dan moral, tetapi juga mengakomodasi pendidikan umum agar lulusannya mampu 

bersaing dalam berbagai aspek kehidupan modern.  

DAFTAR PUSTAKA 

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam Dalam Lintasan Sejarah di Indonesia (Kajian 

Historis Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam). Journal of Islamic Education, 1–

14. 

Eldarifai, & Samad, D. (2024). Sejarah , Karakteristik dan Kelembagaan Surau di 

Minangkabau History , Characteristics and Institutions of Surau in Minangkabau. Jurnal 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

348 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Kolaboratif Sains, 7(8), 3017–3029. https://doi.org/10.56338/jks.v7i8.5646 

Enhas, M. I. G. E., Zahara, A. N., & Basri, B. (2023). Sejarah , Transformasi , dan Adaptasi 

Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 13(3), 

289–310. https://doi.org/10.33367/ji.v13i3.4457 

Inayah. (2021). Model Pendidikan Islam Nusantara. Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Universitas Wahid Hasyim, 9(2), 195–207. 

Syah, M. A., Zalnur, M., & Masyudi, F. (2025). Sejarah dan Dinamika Pembaharuan Lembaga 

Pendidikan Islam di Nusantara : Surau, Pesantren, dan Madrasah. Jurnal Ilmiah 

Nusantara (JINU), 2(1), 12–20. 

Usman, M. I. (2013). Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem 

Pendidikan, dan Perkembangannya Masa Kini. Jurnal UIN Alauddin Makassar, 14, 101–

119. 

 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

