Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

MENGANALISIS SEJARAH PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI
NUSANTARA : SURAU, PESANTREN DAN MADRASAH

Razzaaq Fikih Al Fitra!, Iswantir?, Rizky Illahi Yusnaidi®, Zainal Rizki*, Erni Kasmawati’,
Rus Mani®
1.23456Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi

Email: arazzaaqfikih@gmail.com!, iswantir@uinbukittinggi.ac.id?, ri988633@gmail.com?,

zainal.rizki99@gmail.com*, ernikasmawati488@gmail.com’, rusmanil5102@gmail.com®

Abstrak: Penelitian ini bertujuan mengkaji sejarah serta perkembangan lembaga pendidikan
Islam di Nusantara, terutama surau, pesantren, dan madrasah. Dalam proses pendidikan,
lembaga pendidikan memiliki peran penting sebagai sarana belajar yang memudahkan
masyarakat memperoleh pengetahuan. Surau, pesantren, dan madrasah merupakan bentuk
utama pendidikan Islam yang tumbuh di wilayah Nusantara. Surau dan pesantren dipandang
sebagai lembaga pendidikan Islam klasik sekaligus lembaga yang benar-benar asli, karena
muncul dari tradisi masyarakat setempat dan tidak meniru model pendidikan dari luar.
Keduanya memiliki karakter khas Nusantara yang mengakar kuat dalam budaya lokal.
Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan (library research) dengan menelaah berbagai
sumber, seperti buku dan artikel yang membahas tentang lembaga pendidikan Islam di
Nusantara. Temuan penelitian menunjukkan bahwa penyebaran Islam di Nusantara tidak dapat
dipisahkan dari peran pendidikan. Sejak awal masuknya Islam, kegiatan pendidikan sudah
berlangsung dalam bentuk sederhana dan menjadi prioritas bagi masyarakat muslim.
Pendidikan tersebut berfungsi sebagai sarana untuk memahami ajaran Islam, sekaligus menjadi
faktor penting dalam perkembangan dan penyebaran Islam pada masa-masa awal di wilayah
Nusantara.

Kata Kunci: Sejarah Perkembangan, Dinamika, Lembaga Pendidikan Islam, Nusantara.

Abstract: This research aims to examine the history and development of Islamic educational
institutions in the archipelago, especially surau, pesantren, and madrasah. In the educational
process, educational institutions play an important role as learning facilities that make it easier
for the community to acquire knowledge. Surau, pesantren, and madrasah are the main forms
of Islamic education that have grown in the archipelago. Surau and pesantren are regarded as
classical Islamic educational institutions as well as truly indigenous institutions, because they
emerged from local community traditions and did not imitate educational models from outside.
Both have distinctive Nusantara characteristics that are deeply rooted in local culture. This
research uses library research methods by examining various sources, such as books and
articles discussing Islamic educational institutions in the Nusantara. The findings of this study
indicate that the spread of Islam in the archipelago cannot be separated from the role of

349


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb
mailto:arazzaaqfikih@gmail.com1
mailto:iswantir@uinbukittinggi.ac.id2
mailto:ri988633@gmail.com3
mailto:zainal.rizki99@gmail.com4
mailto:ernikasmawati488@gmail.com5
mailto:rusmani15102@gmail.com6

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

education. Since the early days of Islam, educational activitieshave been carried out in a simple
form and have been a priority for Muslim communities. Education served as a means of
understandinglslamic teachings, as well as an important factor in the development and

spread of Islam in the early days in the archipelago.
Keywords: History Of Development, Dynamics, Islamic Educational Institutions, Archipelago.

PENDAHULUAN

Masuknya islam di Nusantara mempengaruhi sistem pendidikan yang ada Nusantara.
Perkembangan pendidikan islam di nusantara muncul ditandai dengan adanya pendidikan
Islam yang diajarkan kepada masyarakat. Pelaksanaan Pendidikan Islam sudah menjadi
prioritas utama bagi masyarakat muslim semenjak awal perkembangan Islam untuk
mengembangkan nilai — nilai keislaman. Selain berfokus pada pembelajaran, Islamisasi pada
seluruh aspek pendidikan sangat berperan untuk mendorong umat muslim agar lebih
mendalami ilmu agama.

Lembaga pendidikan Islam sudah ada sejak masa kesultanan di Indonesia. Sebagaimana
yang dikutip dalam jurnal Rohmah, dkk yang menyebutkan bahwa lembaga pendidikan islam
pada saat masa kesultanan sangat populer dikalangan masyarakat Indonesia, dan yang paling
populer pada masa itu adalah Pesantren (Rohmah et al., 2023). Lembaga pendidikan Islam telah
dikenal sejak zaman Nabi Muhammad Saw. Lembaga pendidikan Islam yang digunakan pada
zaman nabi Saw yaitu rumah salah satu petinggi Quraisy Al-Arqam ibn Abi Al-Arqam. Nabi
Muhammad Saw lah yang langsung berperan menjadi gurunya dan mengajarkan Al-qur’an
kepada santrinya, dan yang menjadi santri adalah para pengikut yang percaya kepada Nabi Saw
secara diam-diam.

Perkembangan lembaga pendidikan pada masa awal masuknya Islam di Nusantara
yaitu berupa lembaga pendidikan informal, seperti terjalinnya hubungan antara pedagang dan
pendakwah Islam dengan masyarakat sekitar. Oleh karena hubungan ini dapat dikatakan
sebagai hubungan pendidikan karena memenuhi lima syarat faktor pendidikan, yaitu adanya
pemberi yaitu pendakwah Islam, penerima yaitu pedagang serta tujuan dan jalan yang baik
kearah yang positif.

Setelah Islam masuk maka terbentuklah masyarakat muslim dan menjadi kebutuhan
pertamnya yaitu tempat ibadah (masjid). Selain untuk tempat beribadah, masjid juga di
mempunyai fungsi sebagai lembaga pendidikan. Karena masjid tidak mungkin seutuhnya

digunakan untuk kegiatan pendidikan, maka lembaga pendidikan di luar masjid mulai

350


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

berkembang sesuai dengan daerahnya masing-masing. Seperti di Sumatera Barat bernama

Surau, di Aceh bernama menasah dan rangkang. Masuknya ide-ide pembaharuan pemikiran

Islam di Indonesia, maka berkembanglah lembaga pendidikan Islam dengan nama pesantren

kemudian berkembang lagi menjadi madrasah (Daulay, 2019)

Menurut Amin, sistem pendidikan islam yang umum digunakan di Nusantara

dikelompokan menjadi 3, diantaranya :

1.

Sistem pendidikan peralihan Hindu-Islam. Sistem pendidikan Islam ini masih
dipengaruhi oleh budaya Hindu yang lebih dahulu berada di Indonesia sebelum Islam.
Ada dua pola pada sistem pendidikan ini, yakni sistem pendidikan keraton dan sistem
pendidikan pertapa. Dalam sistem pendidikan keraton, guru yang mendatangi muridnya
di tempat yang sudah ditentukan. Biasanya murid pada sistem pendidikan keraton ini
terdiri dari kelas bangsawan dan keluarga kerajaan. Sedangkan sistem pendidikan pertapa
adalah kebalikan dari sistem pendidikan keraton. Pada sistem pendidikan pertapa, murid
yang mendatangi guru di tempat kediamannya. Murid pada sistem pendidikan pertapa ini
terdiri dari berbagai kalangan. dari rakyat biasa, kalangan bangsawan, hingga keluarga
kerajaan.

Sistem pendidikan surau. Dalam sistem pendidikan ini tidak mengenal adanya jenjang
pendidikan. Murid dibebaskan masuk ke kelompok manapun sesuai dengan keilmuannya.
Kurikulum yang digunakan masih sebatas pada pembelajaran agama Islam yang
bersumber dari al-Qur'an, hadits, dan kitab kuning. Pada sistem ini menggunakan metode
halaqah, yaitu guru duduk di depan dan murid membentuk setengah lingkaran yang
menghadap pada guru. Ketika guru menjelaskan pembelajaran. murid menyimak
kemudian mencatat poin poin penting terkait dengan materi tersebut. Metode
pembelajaran yang dipakai masih metode menghafal dan metode ceramah. Kurikulum
yang dipakai dalam sistem pendidikan Surau adalah 100% pelajaran agama Islam, yang
terdiri dari beberapa pembelajaran. Pertama, pengajaran Al-Qur'an, mulai dari
mengenalkan huruf hijaiyah, ilmu tajwid hingga. membaca Al-Qur'an. Kedua, tata cara
ibadah, mulai dari bacaan yang dibaca dalam pelaksanaan suatu ibadah hingga praktik
yang benar. Ketiga, pendidikan akhlak yang diajarkan melalui metode cerita. Kisah yang
diceritakan adalah kisah para nabi dan rasul hingga kisah orang-orang sholeh yang bisa

menjadi teladan. Selain itu juga dipakai metode keteladanan dari guru, sehingga guru

351


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

menjadi panutan dalam bersikap bagi para muridnya. Keempat, materi keimanan atau
tauhid. Metode yang dipakai adalah metode menghafal, diantara hafalan dalam maetri ini
adalah sifat-sifat Allah dan asmaul husna (Furqgan, 2019).

3. Sistem pendidikan pesantren. Dalam sistem pendidikan pesantren sudah ada tingkatan
atau jenjang pendidikan. Metode pembelajaran yang digunakan di jenjang pendidikan
dasar, menengah dan tinggi pun berbeda. Pada pendidikan tingkat dasar digunakan
metode sorogan atau layanan individual, yaitu: guru membacakan kitab kemudian
diulangi lagi oleh santri hingga dia mampu membaca kilab dengan lancar dan benar. Pada
pendidikan tingkat menengah dipakai metode wetonan atau bandongan (layanan kolektif)
yang biasanya dilakukan dengan ceramah. Guru membacakan, menerjemahkan, lalu
menjelaskan materi sedangkan santri menyimak apa materi yang dijelaskan oleh guru
kemudian menulis catatancatatan penting di pinggir kitab mereka. Selanjutnya. pada
pendidikan tingkat tinggi digunakan metode musyawarah, diskusi/ seminar yang
membahas setiap permasalahan yang terkait dengan materi pembelajaran. Dalam metode
ini, santri dituntut untuk aktif dalam pembelajarannya dengan mempelajari dan mengkaji
secara mandiri materi yang menjadi pokok permasalahan sedangkan kyai hanya

memberikan bimbingan (Amin, 2019; Hasnida, 2017)

Masyarakat Indonesia yang mayoritas beragama Islam menyadari bahwa pendidikan
Islam itu sangatlah penting bagi untuk dijalani. Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia
ditandai dengan adanya lembaga pendidikan Islam secara bertahap dari tahap yang sederhana
kemudian menuju kepada tahap yang modern. Sebagaimana yang diutarakan olrh Muthoharoh
dan Madiih dalam jurnalnya, Tidak bisa dihindari bahwa lembaga pendidikan Islam juga
mengalami perubahan-perubahan dari waktu kewaktu sesuai dengan perkembangan zaman.
Seperti dari surau berkembang menjadi pesantren dan dari pesantren berkembang menjadi
madrasah (Muthoharoh & Madiih, 2023). Perkembangan lembaga pendidikan islam inilah
yang menyebabkan meningkatnya eksistensi islam di Nusantara. Melalui tulisan ini nantinya
akan mengungkap dan menguraikan perkembangan lembaga pendidikan islam yang ada di
Nusantara. Yang menjadi fokus kajian dalam artikel ini adalam mengkaji perkembangan
lembaga pendidikan islam di indonesia diantaranya pesantren, surau, dan madrasah. Penelitian
ini akan memberikan gambaran perkembangan lembaga pendidikan tersebut dari awal

berdirinya hingga saat sekarang ini. Selain itu penelitian ini juga memberikan gambaran peran

352


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

dari setiap lembaga pendidikan tersebut dalam perkembangan pendidikan islam yang semakin

pesat seperti saat ini.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian pada artikel ini yaitu dengan menggunakan metode kepustakaan
(library reseach). Mestika Zed mengatakan bahwa penelitian kepustakaan (library reseach)
memanfaatkan sumber pepustakaan untuk memperoleh data penelitian. Pada penelitian
perpustakaan (library reseach) ini hannya terbatas pada koleksi perpustakaan saja berupa buku-
buku dan artikel-artikel yang terdahulu yang terkait dengan judul penelitian. Sifat dari
penelitian ini yaitu analisis deskriptif, yaitu penguraian secara teratur data yang diperoleh
kemudian diberikan penjelasan kepada agar bisa dipahami oleh pembaca. Pengumpulan
datanya dengan membaca refrensi-refrensi berupa buku-buku, artikel- artikel dan
penelitian-penelitian terdahulu yang berkaitan dengan topik pembahasan yang akan dibahas
pada penelitian. (Zed, 2004)

Teknik yang dilakukan dalam penelitian kepustakaan (library reseach) ini yaitu sebagai
berikut: pertama, dengan menggunakan teknik kutipan langsung maksudnya yaitu penulis
mengutip pendapat teori-teori yang bersangkutan tanpa mengubah artinya. Kedua, kutipan
tidak langsung, pada teknik kutipan tidak langsung ini penulis mengutip pendapat dari teori-

teori dengan mengubah redaksinya tanpa mengurai makna dan teorinya (Zed, 2004)

HASIL DAN PEMBAHASAN
1.  Surau

Istilah “surau” berasal dari daerah Minangkabau, Sumatera Barat. Sebagaimana yang
dijelaskan oleh Silvia, dkk Bangunan ini didirikan pada tahun 1356 M oleh Raja Adityawarman
yang merupakan raja Kerajaan Pagaruyuang di daerah Bukit Bombak (Silvia et al., 2023).
Sebelum datangnya Islam, surau menjadi tempat ibadah ajaran animisme. Sebagaimana yang
dikutip dalam kaarya vajra, ajaran animism merupakan sebuah paham yang meyakini adanya
roh yang mendiami benda mati, makhluk hidup, fenomena alam dan tempat-tempat tertentu
selain manusia. (Vajra J, 2019). Surau juga diajadikan sebagai tempat untuk melakukan
pemujaan kepada arwah nenek moyang dan tempat pertapaan lokal yang bersifat sakral. Selain
itu, Surau juga dijadikan sebagai tempat perkumpulan para pemuka adat untuk membahas

persoalan kaum, selain itu surau difungsikan sebagai tempat tinggal pemuda dan untuk belajar

353


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

keterampilan hidup, bela diri, kesenian (randai), dan pembinaan karakter.

Setelah masuknya Islam, fungsi surau menjadi bertambah sebagai tempat
penyelenggaraan pendidikan Islam. Kegiatan tersebut meliputi: pengajaran baca tulis Al-
Qur’an, mengajarkan praktik ibadah yang benar, rukun iman, rukun Islam dan pembinaan
karakter. Penambahan fungsi surau ini terjadi setelah kedatangan Syekh Burhanuddin yang
merupakan murid salah satu ulama tasawuf terkenal di Aceh yakni Syekh Abdul Rauf As-
Singkili ke Pariaman untuk mengenalkan dan mengajarkan ajaran Islam. Dalam
perkembangannya sebagaimana yang dikutip dalam karya Syah, dkk Ia adalah orang pertama
yang memperkenalkan surau di Minangkabau sebagai tempat untuk mendirikan shalat dan
melaksanakan pendidikan tarekat atau suluk (Syah et al., 2025a). Beliau juga diyakini sebagai
salah satu tokoh yang mengajarkan tradisi sufisme menggunakan peran surau sebagai pusat
pengajaran. Salah satu bukti jasa Syekh Burhauddin dapat dilihat dari keberadaan tarekat
Shattariyah di Surau Inyiak Bancah, Bukittinggi.

Syah, dkk juga menjelaskan bahwa lembaga pendidikan surau merupakan lemabag
pendidikan Islam klasik yang memilki ciri-ciri berupa memiliki orentasi yang dipimpin oleh
tokoh-tokoh para ilmuan dan para ulama (Syah et al., 2025a). Sebagai lembaga pendidikan
Islam, surau merupakan lembaga pendidikan tradisional dan Lembaga yang strtegis karena
menggunakan sistem halaqoh dan bisa mencetak ulama-ulama besar di daerah Minagkabau.
Hal ini juga didasari karena lembaga pendidikannya tidak hanya berfokus pada tingkat dasar
tapi juga tingkat menengah dan tinggi. Alumni-alumni surau yang menjadi ulama besar seperti
Abdullah Ahmad, Buya Hamka, bahkan surau juga mencetak tokoh republic seperti Moh.
Hatta, Tan Malaka dan lainnya.

Surau merupakan lembaga tertua di Minangkabau. Bangunan surau berbeda disetiap
wilayah Minangkabau dikarenakn menyesuaikan dengan daerah dan warna budayanya masing-
masing (Akhiruddin, 2015). Selain digunakan sebagai lembaga pendidikan, surau juga
berfungsi sebagai tempat berterekat dan lembaga dakwah. Dalam perjalana perkembangan
surau di Nusantara, tercatat bahwa pada masa ini yaitu masa kejayaan bagi agama Hindu dan
Budha. Sehingga waktu itu keberadaan surau digunakan untuk tempat ritual atau penyembahan.
Setelah Islam datang ke Sumatera Barat, memberikan perubahan dan terpengaruh bagi
kelangsungan surau. Setelah mengalami islamisasi surau menjadi media kativitas

pendidikan bagi ummat Islam tanpa harus mengubah Namanya (Mukhlis, 2017).

354


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Dalam dinamikanya, sebgaimana yang dikutip dalam jurnal Hidra Ariza Surau memiliki
tiga sudut pandang, yaitu keagamaan, pendidikan, dan sosio-kultural. Menurut perspektif
keagamaan, Surau dipandang sebagai sebuah “masjid kecil” yang dipakai sebagai tempat
ibadah umat Islam, shalat jum’at, membaca Al-Qur’an, dan praktek keagamaan lainnya.
Apabila dilihat dari perspektif pendidikan, Surau memiliki makna sebagai tempat
penyelenggaraan pendidikan Islam, seperti belajar baca-tulis Al-Qur’an dan dasar-dasar
pendidikan keislaman lainnya. Jika dilihat dari sudut pandang sosio-kultural, Surau dipandang
sebagai tempat tidur bagi musafir dan laki-laki Minang yang belum menikah dan berfungsi
sebagai tempat untuk bermusyawarah yang biasa dilakukan oleh masyarakat Minangkabau
untuk memecahkan permasalahan social (Ariza, 2023)

Menurut Verkerk Pistorious yang dikutip dalam jurnal Hidra Ariza ada 3 jenis surau yang
berkembang di Minangkabau, diantaranya surau ketek (menampung sampai 20 orang murid).
Surau ini biasanya milik keluarga yang digunakan utnuk belajar membaca Al-Qur’an dan
melaksanakan shalat. Kemudian surau manangah (menampung hingga 80 orang murid) dan
surau gadang (menampung kisaran 100-1000 orang murid).(Ariza, 2023) Di surau manangah
dan surau gadang ini bisa dikategorikan seperti langgar atau mushalla. Berdirinya surau ini
dimaksudkan sebagai tempat ibadah dan tempat murid belajar agama Islam. Di surau sedang
dan besar ini seorang guru menjadi imam yang bertugas untuk memimpin sholat.

Peranan surau kemudian berkembang menjadi sebuah institusi yang mentransformasikan
ajaran Islam ke anak muda di Nagari. Surau berfungsi sebagai lembaga yang mengajarkan
ilmu-ilmu kehidupan.(Enhas et al., 2023). tempat pengajaran baca tulis Al-Qur’an, praktik
ibadah, pengajaran akhlak mulia dan rukun iman serta rukun Islam.(Ariza, 2023). Diawal
perkembangannya Syekh Burhanuddin adalah tokoh terkenal yang menyebarkan Islam di
Minangkabau, tokoh ini juga diyakini adalah salah satu tokoh yang menyebarkan tradisi
sufisme lewat pengajaran di surau.(Enhas et al., 2023)

Peran surau sebagai lembaga keagamaan mengalami dinamika yang signifikan pada akhir
abad ke-19 dan awal abad ke-20.39 sebagaimana yang dikutip dalam karya Enhas,dkk
Dinamika ini pada dasarnya, disebabkan oleh beberapa faktor penting, seperti adanya gerakan
pembaruan kelompok terpelajar dari kalangan anak muda dalam bidang pendidikan, yang
memperkenalkan sistem madrasah yang lebih terstruktur dan modern. Kalangan terpelajar ini

membawa ide-ide pembaruan Islam dari Timur Tengah dan Mesir yang dipengaruhi oleh

355


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

pemikiran Abduh. Surau oleh kelompok ini juga dituduh banyak melakukan praktik bid'ah,
takhayul, khurafat, dan praktik-praktik mistik yang dianggap tidak sesuai dengan Al-Quran dan
hadith.(Enhas et al., 2023)

Faktor lain dari meredupnya peranan surau adalah kebijakan pemerintah kolonial
Belanda yang menerapkan pendidikan sekuler dengan menawarkan konsep pembelajaran
untuk mempersiapkan tenaga kerja terampil-rendahan untuk dipekerjakan di lembaga
pemerintah dan perusahaan.(Enhas et al., 2023) kemerosotan Surau pasca Perang Padri, yang
ditandai dengan fenomena semakin kerasnya tekanan dari pemerintah Belanda terhadap
aktifitas Surau, karena sebelumnya Surau menjadi basis pergerakan Kaum Agama dalam
menghimpun kekuatan untuk Perang Padri. Selain itu, Kaum Adat juga menjadi kaki tangan
pemerintah Belanda dalam menekan gerakan keagamaan di Surau. Masyarakat Minangkabau
memiliki karakter yang cenderung menolak perkembangan zaman, tidak ada lembaga

pemersatu Surau-Surau yang ada di Minangkabau.(Ariza, 2023)

2.  Pesantren

Pesantren yaitu lembaga Pendidikan klasik setelah surau. Tujuan dari adanya pesantren
yaitu untuk memahami dan mengamalkan ajaran Islam serta menekan pada nilai moral
beragama untuk pedoman dalam hidup bermasyarakat. Pesantren berasal dari kata “santri”
yang berawalan “pe” dan akhirannya “an” berarti tempat tinggal santri. Latar belakang
berdirinya pesantren dimulai dari tuntutan masyarakat Islam yang ingin hidup yang bebas
dari pengaruh kolonial. Pesantren pertama sekali berdiri di Indonesia pada tahun 1062 di
Madura yang diberi nama Pesantren pamekasan (Syah et al., 2025a). Sedangkan Menurut
Wahjoetomo yang dikutip dalam karya Khairuddin, pesantren tertua muncul pada abad ke 14
tepatnya pada tahun 1419 M di Gresik yang didirikan oleh Syaikh Maulana Malik Ibrahim
atau terkenal dengan sebutan Sunan Gresik. Pesantren meruoakan lembaga pendidikan
Islam,memiliki ciri khas tersendiri dan berbeda jika dibandingkan dengan lembaga pendidikan
lainnya (Khairuddin, 2019).

Beberapa tokoh lain seperti Sunan Giri dan Sunan Kalijaga ikut berperan penting dalam
penyebaran Islam di Jawa, mereka dikenal sebagai wali songo yang beranggotakan sembilan
orang dan telah berjasa dalam menyebarkan Islam di daerah Jawa. Peran dan pengaruh wali
songo memberikan warisan berharga bagi umat Islam di Indonesia, hal tersebut dapat dilihat

dari jumlah pesantren yang ada di Indonesia. Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam

356


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

bercorak asrama (pondok), sesuai dengan asal kata pesantren itu sendiri yaitu: “santri”
kemudian ditambah awalan “pe” dan akhiran “an” yang berarti tempat tinggal santri.(Syah et
al., 2025b) Pendidik di dalam pesantren sering disebut dengan kiai karena pesantren pertama
kali muncul di daerah Jawa. Pusat kegiatan dilakukan di dalam masjid. Dalam
perkembangannya sebagaimana yang dikutip dalam karya Enhas, dkk pesantren tidak memiliki
standar atau bentuk resmi sehingga memiliki bentuk yang beragam.(Enhas et al., 2023)

Awal mulanya pesantren muncul di daerah perdesaan sebagai lembaga keagamaan,
terkhusus bagi penduduk desa yang belajar agama pada guru/kiai.(Inayah, 2021) mereka tidak
sekedar belajar agama, namun meminta bantuan saran dan solusi terkait masalah yang terjadi
di lingkungan mereka. Gerakan-gerakan perlawanan terhadap penjajah, penumpasan PKI
sampai ke gerakan-gerakan partai di masa Orde Baru dimulai dan bermula dari pesantren.
Perlawanan tersebut dilakukan oleh para santri yang dipimpin langsung oleh kiainya, bahkan
mereka rela berkorban untuk memperjuangkan kemerdekaan dan kesetaraan dalam segala
aspek terutama dalam akses kependidikan. Perjuangan mereka membawa kesuksesan bagi
bangsa Indonesia dalam menggapai kemerdekaan, sehingga sampai sekarang pesantren dikenal
sebagai lembaga yang menjadi basis perlawanan terhadap penjajah bangsa dan agama.

Mengenai eksistensi pesantren di tengah arus globalisasi, pesantren merasakan tuntutan
zaman akan perubahan, hal tersebut dilakukan dengan lebih akomodatif dengan perubahan
zaman yang kian cepat. Perubahan tersebut dimulai dari pengelolaan terhadap stabilitas dan
sistem pendidikannya. Menurut M. Sulthon dan Moh. Khusnuridlo, yang dikutip dari karya
Inayah manajemen yang cocok untuk diterapkan dalam sistem pendidikan pesantren adalah
Manajemen Berbasis Pondok Pesantaren (MBPP).(Inayah, 2021)

Pondok merupakan tempat tinggal santri, untuk itu proses pendidikan bisa berlangsung
secara optimal dimulai dari waktu subuh, pagi hingga malam hari, namun untuk proses
pembelajarannya dilakukan sesuai waktu yang telah ditetapkan pihak pesantren.(Syah et al.,
2025). Metode pembelajarannya masih bersifat tradisional, metode tradisional merupakan pola
pembelajaran yang sederhana, seperti: sorogan, bandongan dan wetonan. Objek kajian mereka
adalah kitab-kitab klasik agama yang merupakan karya para ulama pada abad pertengahan yang
dikenal dengan istilah “kitab kuning”(Eldarifai & Samad, 2024) Di dalam perkembangannya,
perkembangan pondok pesantren tidak semata-mata didasari oleh pola lama yang bersifat

tradisional dengan ketiga pola pembelajaran di atas, tetapi seiring perkembangan zaman

357


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

inovasi turut dilakukan.

Ada beberapa kelompok pesantren yang berkembang di Indonesia: 1) pesantren salafi,
pondok pesantren yang tetap mempertahankan pola pembelajaran klasik, memuat kurikulum
yang masih berupa ilmu agama Islam dan metode yang dipakai adalah sorogan dan wetonan.
Contoh pesantren salafi yang ada di Indonesia, seperti: pesantren Maslakul Huda di Pati (Jawa
Tengah), pesantren Lirboyo dan Ploso di Kediri (Jawa Timur); 2) pesantren khalafi, pondok
pesantren ini masih menggunakan pengajaran klasikal, namun kurikulumnya sudah
mengintegrasikan pelajaran keislaman dan umum. Pondok pesantren khalaf yang ada di
Indonesia adalah pesantren Tambak Beras, Tebu Ireng, dan Rejoso yang ada di Jawa Timur; 3)
pesantren modern, pesantren ini sudah meninggalkan pembelajaran klasik, begitu juga dengan
kurikulumnya. pesantren modern tidak lagi diajarkan kitab- kitab klasik. Pembelajaran dan
penguasaan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris diutamakan sebagai kepentingan praktis; 4)
pesantren kilat, merupakan suatu kegiatan pelatihan yang dilakukan dalam waktu singkat dan
biasanya dilakukan pada saat hari libur siswa. Pesantren kilat mengajarkan materi tentang ini
terdiri dari kepemimpinan dan keterampilan beribadah; 5) pesantren terintegrasi, yaitu
pesantren yang mengutamakan pendidikan keahlian atau keterampilan.(Ariza, 2023)

Perkembangan pesantren pada saat ini sangatlah pesat. Perkembangan tersebut
dikarenakan dampak perpaduan ilmu agama dan umum Menurut Idris Usman, tantangan
pesantren pada saat ini, yaitu harus sanggup mengikuti arus modenisasi supaya eksistensinya
tetap bertahan di lingkungan masyarakat. Tidak hanya itu kebutuha peserta didik juga harus
dipenuhi, terutama kebutuhan akan ilmu agama yang memadai. cara membekali mereka dengan

ilmu agama dan berbagai macam pendidikan umum serta keterampilan.(Usman, 2013)

3. Madrasah

Istilah madrasah sering disamakan dengan istilah sekolah atau suatu bentuk universitas
yang dijalankan oleh suatu kelompok atau lembaga Islam. Secara umum sekolah Islam sama
dengan sekolah lainnya, yaitu lembaga pendidikan yang menggunakan kitab suci dan sistem
kelas. Madrasah adalah tempat belajar atau sekolah. Sistem yang digunakan di madrasah
merupakan perpaduan antara sistem pesantren dan sistem sekolah. Karena ide-ide kebangkitan
yang berkembang di dunia Islam dan kebangkitan nasional bangsa Indonesia, maka sedikit-
dikit mata pelajaran umum secara bertahap masuk ke dalam kurikulum madrasah (Tolchah,

2015).

358


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Kata madrasah berasal dari bahasa Arab yaitu darasa-yadrusu-darsan-madrasatan yang
berarti tempat belajar. Pengelolaan Madrasah di Indonesia dipegang oleh kementrian agama
sebagai bagian dari sistem pendidikan nasional. Kemunculan madrasah di Indonesia
merupakan bentuk perlawanan pasif terhadap lembaga pendidikan modern yang diperkenalkan
oleh pemerintah Belanda. Madrasah yang pertama di Indonesia yaitu madrasah yang didirikan
oleh Syekh Abdullah Ahmad yang bernama pesantren Adabiah (Adabiah School) di Padang
PAnjang pada tahun 1907.(Syah et al., 2025b) Akses belajar di lembaga pendidikan modern
milik Belanda hanya diperuntukkan bagi orang Belanda dan pribumi yang tunduk padanya.
Sedangkan rakyat yang lain mendapatkan deskriminasi sehingga tidak memiliki kesempatan
untuk menerima pendidikan yang layak. Kondisi ini mendorong tokoh-tokoh ulama untuk
mendirikan lembaga pendidikan, supaya muslim Indonesia dapat mengenyam pendidikan yang
berkualitas.(Ariza, 2023)

Menurut Muhaimin, yang dikutip dalam jurnal Hidra Ariza menyebutkan ada beberapa
hal yang menjadi sebab berdirinya madrasah di Indonesia, yaitu: 1) sebagai salah satu bentuk
pembaharuan sistem pendidikan Islam di Indonesia; 2) salah satu upaya penyempurnaan sistem
pendidikan Islam di Indonesia, agar hak yang diperoleh oleh lulusan sekolah umum juga dapat
diperoleh oleh lulusan lembaga pendidikan Islam, salah satu bentuknya adalah mengenai
kesempatan untuk memperoleh ijazah dan kesempatan kerja; 3) pandangan sebagian umat
Islam yang menginginkan kemakmuran dan kesejahteraan seperti kaum barat sehingga mereka
juga menginginkan penerapan sistem pendidikan Islam yang modern.(Ariza, 2023)

Masa pra kemerdekaan, sebagai lembaga pendidikan Islam madrasah mempunyai
kurikulum dan konten kurikulum yang dipakai oleh madrasah pada umumnya sama dengan
surau dan pesantren. Kemudian pembaharuan dilanjutkan pada tahun 1929 dengan menambah
pengetahuan umum. Pasca kemerdekaan, memasuki tahun 1945 madrasah masih tetap eksis.
Hal tersebut ditandai dengan pendirian Depertemen Agama pada tanggal 03 Januari 1946 oleh
Departemen Agama, pemerintah benar-benar merperjuangkan politik pendidikan Islam di
Indonesia dan mengembangkan progam-program perluasan dan peningkatan mutu madrasah
saat itu.(Syah et al., 2025)

Setelah itu banyak tokoh ulama yang memprakarsai munculnya madrasah di Indonesia,
diantaranya Madrasah Tawalib yang didirikan oleh Syaikh Abdul Kartim pada tahun 1907 M
di Padang Panjang, Madrasah Nurul Ulum yang didirikan oleh H. Abdul Somad di Jambi. Di

359


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Pulau Jawa pada tahun 1912 M berdiri madrasah yang diprakarsai oleh organisasi
Muhammadiyah yang menganut sistem pendidikan modern seperti diterapkan oleh bangsa
Eropa, yaitu Madrasah Ibtida’iyah, Madrasah Tsanawiyah, Madrasah Mu’allimim, Madrasah
Mubalighin, dan Madrasah Diniyyah. Kemudian pada tahun 1913 M berdiri Madrasah
Tajhiziyah, Mu’allimin, dan Takhassus yang didirikan oleh organisasi Al-Irsyad. Pada tahun
1919 M, K.H Hasyim Asy’ari juga mendirikan Madrasah Salafiyah di lingkungan pesantren
Tebu Ireng Jombang.(Ariza, 2023)

Pengakuan madrasah sebagai lembaga pendidikan formal di Indonesia tertuang dalam
UUD No. 4 tahun 1950. Kedudukan madrasah semakin diperkuat dengan penerbitan SKB 3
Menteri pada tanggal 24 Maret 1975, yaitu Menteri Dalam Negeri, Menteri Agama, dan
Menteri Pendidikan dan Kebudayaan. Dalam Surat Keputusan Bersama No. 6 Tahun 1975 pada
bab II pasal 2 diterangkan bahwa: 1) Ijazah madrasah mempunyai nilai yang sama dengan
sekolah umum yang setingkat; 2) Lulusan madrasah dapat melanjutkan kesekolah umum
setingkat lebih atas; 3) Siswa madrasah bisa pindah ke sekolah umum yang setingkat(Syah et
al., 2025b). SKB 3 menteri ini juga diperkuat oleh SKB 2 menteri pada tahun 1984 (SK Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan No. 0299/U/1984) dan SK Menteri Departemen Agama No. 045
tahun 1984) tentang pengaturan pembakuan kurikulum sekolah umum dan madrasah yang
kemudian melahirkan kurikulum 1884. Pada tahun 1989 terbit UU tentang Sistem Pendidikan
Nasional (SISPENAS) yaitu UU No. 2 tahun 1989. Dalam rangka pemenuhan tuntutan dari
UU tersebut, Departemen Agama bertanggung jawab untuk menjadikan madrasah seperti
lembaga pendidikan umum namun tetap berciri khas keislaman.(Ariza, 2023)

Oleh karena itu terbitlah SK Menteri Agama No. 372 tahun 1993 tentang kurikulum
pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, SK Menteri Agama No. 371 tahun 1993 tentang kurikulum
pendidikan Madrasah Tsanawiyah, dan SK Menteri Agama No. 373 tahun 1993 tentang
kurikulum pendidikan Madrasah Aliyah. Selanjutnya pada tahun 2003, terbit UU No. 20
tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang dengan UU tersebut kedudukan madrasah
dinyatakan setara dengan sekolah umum, hal ini memperkuat kedudukan madrasah dalam
sistem pendidikan nasional.(Ariza, 2023)

Pembelajaran di madrasah awalnya terdiri dari 60% pelajaran agama dan 40% pelajaran
umum berubah menjadi 30% pelajaran agama dan 70% pelajaran umum. Hal ini tentu

membantu mewujudkan salah satu tujuan adanya madrasah, yaitu mampu melahirkan

360


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

intelektual muslim sejati.(Ariza, 2023).

Dari hasil diatas dapat dilihat bahwasannya surau, pesantren dan madrasah merupakan
Lembaga Pendidikan Islam yang mampu mempertahankan nilai — nilai keislaman hingga saat
ini. Surau merupakan sebuah Lembaga Pendidikan yang ada atau berasal dari Sumatera Barat.
Surau berfokus pada Pendidikan dan dakwah. Metode yang digunakan masih menggunakan
metode klasik. Metode-metode pendidikan yang digunakan disurah memiliki kelebihan
dan kekurangan. Kelebihannya yaitu pada kekuatan dalam menghafal, dan kekurangannya
yaitu kemampuan dalam menganalisis teks masih kurang. Sehingga siswa hannya bisa
membaca dan menghafal suatu kitab tetapi tidak bisa menuis apa yang sudah dibacanya.
Mundurnya peranan surau sebagai lembaga pendidkan Islam disebabkan oleh, banyaknya
surau yang hancur dan banyaknya syekh yang meninggal selama perang padri (perang
Minangkabau). Maka pendidikan surau sangat berperan untuk mengembangkan Islam dan
pendidikan Islam di Sumatera Barat (Novriza & Faujih, 2022).

Selanjutnya adalah pesantren, pesantren merupakan Lembaga Pendidikan islam setelah
surau. Pesantren pertama sekali berasal dari wilayah Jawa. Hal ini dilatarbelakangi oleh
Masyarakat yang ingin bebas dari pengaruh colonial dan salah satu cara wali songo dalam
menyebarkan agama islam. Pada saat ini, Pondok pesantren telah menjalani perkembangan
dan pembaharuan, seperti dilengkapinya sarana dan prasana, diberikannya ijazah bagi
santriwati yang telah menamatkan pendidikan di pesantren dan dibukanya pondok khusus
perempuan. Dengan perkembangan tersebut, terdapat pondok perempuan dan pondok laki-
laki sehingga pesantren bisa menerima santri laki-laki dan santri perempuan dengan peraturan
yang ketat (Syah et al., 2025a).

Dan yang terakhir adalah Madrasah, Berawal dari keinginan umat Islam untuk menyaingi
kebijakan Barat dalam hal pendidikan sehingga mereka berhasil dalam memajukan sistem
pendidikannya. Karena itu muncullah lembaga pendidikan Islam yang telah mengadopsi sistem
pendidikan barat seperti Madrasah Adabiyah School di Padang Panjang Sumatera Barat yang
didirikan oleh Abdullah Ahmad pada tahun 1907 sekaligus menjadi madrasah pertama saat itu.
Di madrasah diajarkan ilmu-ilmu agama Islam dan ilmu-ilmu umum, seperti: kimia, fisika,
biologi, geografi, ekonomi, dan budaya serta penguasaan bahasa asing. Madrasah dan
pesantren mempunyai kesamaan yang mendasar yaitu sama-sama mengajarkan  dan

mempelajari ilmu Islam. Pelajaran-pelajaran yang diajarkan di madrasah sudah tercantum

361


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

dalam kurikulum yang telah ditetapkan. Madrasah yang pertama di Indonesia yaitu
madrasah yang didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad yang bernama pesantren Adabiah
(Adabiah School) di Padang pada tahun 1909. Sejarah dan pembaharuan madrasah dibagi
menjadi 2 periode pertama sebelum kemerdekaan, sebagai lembaga pendidikan Islam
madrasah memiliki kurikulum dan isi kurikulum yang digunakan madrasah pada umumnya
yaitu apa yang diajarkan di lembaga pendidikan Islam (surau dan pesantren). Sebagai
persiapan untuk melanjutkan pemaharuan pada tahun 1929 ditambah dengan beberapa materi
pelajaran pengetahuan umum (Na'im, 2021)

Penelitian ini memberikan kontribusi terhadap pemahaman Sejarah perkembangan
Lembaga Pendidikan islam di Nusantara. Selain belajar mengenai Pendidikan islam, kita juga
harus mengetahui bagaimana Lembaga Pendidikan islam yang ada di Nusantara ini
berkembang dan bahkan masih bertahan sampai saat ini. Penelitian ini memiliki keterbatasan
hanya mengungkap tiga Lembaga Pendidikan islam. Padahal dalam perjalanan Sejarah
Pendidikan islam yang ada di Nusantara, masih banyak Lembaga Pendidikan islam yang
memiliki kontribusi yang besar dalam menyebarkan islam di Nusantara. Sehingga disarankan
kepada peneliti selanjutnya agar meneliti dan mengungkap bagaimana Sejarah dari Lembaga

Pendidikan islam selain tiga Lembaga yang dibahas.

KESIMPULAN DAN SARAN

Lembaga pendidikan Islam di Nusantara berkembang secara bertahap mulai dari surau
sebagai tempat ibadah dan pembelajaran agama yang awalnya berakar dari tradisi pra-Islam,
kemudian muncul pesantren sebagai lembaga pendidikan berbasis asrama dengan metode
tradisional, hingga madrasah yang lahir sebagai bentuk pembaruan dan modernisasi sistem
pendidikan Islam yang mengadopsi kurikulum umum dan keagamaan.

Surau, pesantren, dan madrasah mengalami evolusi yang menyesuaikan perubahan sosial,
politik, dan budaya. Surau yang mengalami penurunan peranan akibat tekanan kolonial dan
modernisasi, pesantren yang berhasil beradaptasi dengan mengintegrasikan ilmu umum dalam
sistem tradisionalnya, serta madrasah yang terus berkembang dan mendapatkan pengakuan
resmi dalam sistem pendidikan nasional Indonesia.

Ketiga lembaga tersebut tetap krusial dan relevan dalam memenuhi kebutuhan umat
Islam masa kini. Mereka tidak hanya menjadi pusat pendidikan agama dan moral, tetapi juga

mengakomodasi pendidikan umum agar lulusannya mampu bersaing dalam berbagai aspek

362


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

kehidupan modern. Madrasah dan pesantren khususnya mendapat legitimasi formal yang
memperkuat posisi mereka dalam sistem pendidikan nasional.

Kemudian, kepada para pembaca untuk menambah referensi bacaan terkait lembaga
pendidikan Islam terutama surau, pesantren dan madrasah. Karena sejarah keberadaan dan
proses pembaharuan lembaga pendidikan Islam sangat kompleks dan mendalam sedangkan
penulis hanya mengambil bagian penting dan ringkas dari bahan bacaan yang penulis jadikan
sebagai referensi dalam membuat karya ilmiah ini. Kami juga menyarankan pada penulis
selanjutnya untuk memperdalam lagi pembahasan mengenai lembaga pendidikan Islam, seperti
tantangan dan masalah yang dialami oleh pihak atau praktisi pendidikan dalam menghadapi

perubahan zaman yang relatif cepat.

DAFTAR PUSTAKA

Akhiruddin. (2015). Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara. TARBIYA: Jurnal Illmu
Pendidikan Islam, 1(1).

Amin, M. (2019). Pendidikan Islam Masa Penjajahan Belanda dan Jepang. Jurnal PILAR:
Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 10(2), 1-11.

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam Dalam Lintasan Sejarah di Indonesia (Kajian
Historis Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam). Journal of Islamic Education, 1—
14.

Daulay, H. P. (2019). Pendidikan Islam di Indonesia: historis dan eksistensinya. Kencana
Prenada Media Group.

Eldarifai, & Samad, D. (2024). Sejarah , Karakteristik dan Kelembagaan Surau di
Minangkabau History , Characteristics and Institutions of Surau in Minangkabau. Jurnal
Kolaboratif Sains, 7(8), 3017-3029. https://doi.org/10.56338/jks.v7i8.5646

Enhas, M. 1. G. E., Zahara, A. N., & Basri, B. (2023). Sejarah , Transformasi , dan Adaptasi
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 13(3),
289-310. https://doi.org/10.33367/ji.v13i3.4457

Furqan, M. (2019). Surau dan Pesantren Sebagai Lembaga Pengembang Masyarakat Islam di
Indonesia (Kajian Perspektif Historis). Jurnal Alljtimaiyyah: Media Kajian
Pengembangan Masyarakat Islam, 5(1).

Hasnida. (2017). Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam di Indonesia pada Masa Pra
Kolonialisme dan Masa Kolonialisme (Belanda, Jepang, Sekutu) 16(2),. Kordinat, 16(2),

363


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

237-256.

Inayah. (2021). Model Pendidikan Islam Nusantara. Jurnal Pendidikan Agama Islam
Universitas Wahid Hasyim, 9(2), 195-207.

Khairuddin. (2019). “Studi Klasik Lembaga Pendidikan Islam Di Nusantara (Surau, Meunasah
Dan Pesantren). Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 3(1).

Mukhlis, A. (2017). Sejarah Lembaga Pendidikan Islam Nusantara. AL Iman: Jurnal
Keislaman Dan Kemasyarakatan.

Muthoharoh, M., & Madiih, A. R. (2023). Historis Pendidikan Islam Di Nusantara. Attanwir :
Jurnal Keislaman Dan Pendidikan, 14(1).

Na'im, Z. (2021). Dimensi Manajemen Pendidikan Islam. Nasya Exspanding Management.

Novriza, & Faujih, A. (2022). Sejarah Pesantren Dan Tradisi Pendidikan Islam Di Indonesia.
AL Fikrah: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 2(1).

Rohmah, U. S., Hamid, N., & Su’aedi, I. F. (2023). Sejarah dan Dinamika Lembaga Pendidikan
Islam di Nusantara: Surau, Meunasah, Pesantren dan Madrasah. Social Science
Academic, 1(2), 613—-624. https://doi.org/10.37680/ssa.v1i2.4039

Silvia, E., Zainur, M., & Zulmuqim. (2023). Sejarah Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara :
Surau, Pesantren dan Madrasah. Jurnal Sosial Dan Keagamaan, 8(2).

Syah, M. A., Zalnur, M., & Masyudi, F. (2025a). Sejarah dan Dinamika Pembaharuan Lembaga
Pendidikan Islam di Nusantara: Surau, Pesantren, dan Madrasah. Jurnal Ilmiah
Nusantara (JINU), 2(1), 12-20.

Tolchah, H. M. (2015). Dinamika Pendidikan Islam Pasca Orde Baru. LKiS Pelangi Aksara.

Usman, M. 1. (2013). Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem
Pendidikan, dan Perkembangannya Masa Kini. Jurnal UIN Alauddin Makassar, 14,101—
119.

Vajra J, R. (2019). Bergesernya Makna Dan Fungsi Surau Dalam Kehidupan Masyarakat
Minangkabau Melalui Film Dokumenter" Surau Kito" Dengan Gaya Ekspositori
(Doctoral dissertation). IS1 Y ogyakarta.

Zed, M. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

364


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

