Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

PENDIDIKAN ISLAM PADA MASA KHULAFAUR RASYIDIN DAN PERANANNYA
DALAM PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM

Rasip!, Iswantir?
2Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi

Email: rrasip874@gmail.com!, iswantir@uinbukittinggi.ac.id?

Abstrak: Pendidikan Islam telah dimulai sejak masa Rasulullah SAW dan dilanjutkan oleh
para khalifah penggantinya yang dikenal sebagai Khulafaur Rasyidin dan Periode Khulafaur
Rasyidin (632-661 M) merupakan fase paling penting dalam transformasi pendidikan Islam
setelah wafatnya Rasulullah SAW. Pada masa ini, pendidikan Islam mengalami proses
institusionalisasi yang ditandai dengan penyebaran guru, standarisasi ajaran, dan
pengembangan kurikulum awal Islam. Penelitian ini bertujuan menganalisis kondisi pendidikan
Islam pada masa Khulafaur Rasyidin, peran masing-masing khalifah dalam pengembangannya,
serta pengaruhnya terhadap pendidikan Islam berikutnya Metode penelitian yang digunakan
adalah studi pustaka dengan melakukan analisis terhadap literatur ilmiah, buku nasional, dan
jurnal Artikel. Hasil penelitian menunjukkan bahwa para khalifah memiliki kontribusi
signifikan dalam bidang pendidikan, seperti pengumpulan mushaf, pengiriman guru ke daerah
taklukan, pengembangan bahasa Arab, hingga penyebaran sahabat ke berbagai wilayah untuk
mengajar.Periode ini menjadi fondasi bagi terbentuknya lembaga pendidikan Islam formal
seperti madrasah dan pesantren pada masa berikutnya.

Kata Kunci: Khulafaur Rasyidin, Pendidikan Islam, Sejarah Pendidikan, Sahabat Nabi

Abstract: Islamic education began during the time of Rasulullah SAW and was continued by
his successor caliphs known as Khulafaur Rasyidin and the period of the Khulafa al-Rasyidin
(632—-661 CE) was the most important phase in the transformation of Islamic education after
the death of the Prophet Muhammad (peace be upon him). During this period, Islamic
education underwent a process of institutionalization marked by the distribution of teachers,
the standardization of teachings, and the development of the early Islamic curriculum. This
study aims to analyze the state of Islamic education during the Khulafa al-Rasyidin era, the
role of each caliph in its development, and their influence on subsequent Islamic education.
The research method used was a literature study by analyzing scientific literature, national
books, and journal articles. The results show that the caliphs made significant contributions to
education, such as collecting mushafs, sending teachers to conquered areas, developing the
Arabic language, and deploying companions to various regions to teach. This period laid the
foundation for the establishment of formal Islamic educational institutions such as madrasas
and Islamic boarding schools in subsequent periods.

Keywords: Khulafa al-Rasyidin, Islamic Education, History of Education, Companions of the
Prophet

514


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb
mailto:rrasip874@gmail.com1
mailto:iswantir@uinbukittinggi.ac.id2

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam telah dimulai sejak masa Rasulullah SAW dan dilanjutkan oleh para
khalifah penggantinya yang dikenal sebagai Khulafaur Rasyidin. Menurut pendapat (Nizar,
2009) Periode ini merupakan masa konsolidasi, ekspansi, dan pengembangan sistem
pendidikan yang telah diletakkan dasarnya oleh Nabi Muhammad SAW. Sejarah pendidikan
Islam mencatat bahwa masa Khulafaur Rasyidin menjadi fondasi penting bagi perkembangan
pendidikan Islam pada masa-masa selanjutnya.

Al-Qur'an sebagai sumber utama pendidikan Islam menekankan pentingnya ilmu
pengetahuan, sebagaimana wahyu pertama yang turun kepada Nabi Muhammad SAW berupa
perintah "Iqra" (bacalah). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan merupakan nilai
fundamental dalam ajaran Islam yang harus terus dikembangkan. Pendidikan Islam tidak hanya
berfokus pada aspek keagamaan semata, tetapi mencakup pengembangan kepribadian manusia
secara menyeluruh.

Pendidikan Islam mengalami perkembangan pesat setelah wafatnya Rasulullah SAW
pada tahun 632 M, dan memasuki fase baru di bawah kepemimpinan Khulafaur Rasyidin. Masa
ini merupakan laboratorium awal bagi transformasi pendidikan Islam dari sistem personal
kenabian menuju sistem terstruktur dan terinstitusi. Perubahan tersebut didorong oleh ekspansi
wilayah Islam, kebutuhan standar ajaran, serta meningkatnya pluralitas masyarakat muslim.

Abu Bakar memulai era ini dengan konsolidasi ajaran melalui pengumpulan Al-Qur’an,
yang menjadi fondasi utama dalam menjaga keaslian pendidikan Islam (Glasse, 2002). Umar
bin Khattab berperan penting dengan mengangkat guru dan menyebarkannya ke berbagai
wilayah kekuasaan Islam (Kosim & Munawaroh, 2021). Utsman bin Affan kemudian
menyempurnakan standarisasi mushaf, sehingga pendidikan Islam memiliki kurikulum pokok
yang seragam (Fatah, 2011). Ali bin Abi Thalib meletakkan dasar keilmuan bahasa Arab yang
menjadi fondasi munculnya disiplin ilmu nahwu (Qiso, 2021).

Kajian akademik tentang pendidikan pada masa Khulafaur Rasyidin penting dilakukan
guna memahami bagaimana nilai, kebijakan, dan struktur masa tersebut memberi dampak pada

pendidikan Islam hingga era moderen.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan metode library research (penelitian kepustakaan) dengan

pendekatan kualitatif. Penelitian kepustakaan adalah penelitian yang dilakukan dengan cara

515


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

mengumpulkan, membaca, mencatat, dan menganalisis data yang bersumber dari literatur
seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dan dokumen tertulis lainnya yang relevan dengan topik
penelitian (Sugiyono, 2019). Menurut (Zed, 2014) penelitian kepustakaan merupakan
serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca,
mencatat, serta mengolah bahan penelitian.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan historis-kritis.
Pendekatan historis digunakan untuk mengkaji peristiwa pendidikan pada masa Khulafaur
Rasyidin dalam perspektif sejarah, sedangkan pendekatan kritis digunakan untuk menganalisis
dan menilai sumber-sumber sejarah secara objektif. Menjelaskan bahwa pendekatan historis-
kritis memungkinkan peneliti untuk memahami fenomena masa lalu dengan lebih mendalam
dan kontekstual.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu mengidentifikasi,
mengkaji, mencatat, dan mengelompokkan informasi yang bersumber dari literatur tersebut
(Nasution, 2010). Data yang terkumpul kemudian dikelompokkan ke dalam tema-tema pokok,
yaitu: kondisi sosial-politik masa Khulafaur Rasyidin, kebijakan tiap khalifah dalam bidang
pendidikan, perkembangan lembaga dan sistem pembelajaran, dan dampak era tersebut
terhadap pendidikan Islam berikutnya (Azra, 2015).

Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan deskriptif-analitis, yaitu
mendeskripsikan isi literatur secara sistematis kemudian menganalisisnya untuk memperoleh
pemahaman komprehensif mengenai karakteristik pendidikan pada masa Khulafaur Rasyidin
(Anwar et al., 2022). Pendekatan ini memungkinkan peneliti menginterpretasikan secara kritis
hubungan antara kebijakan pemerintahan, dinamika keilmuan, dan aplikasi pendidikan pada
masa tersebut.

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan teknik komparatif-historis, yakni
membandingkan kebijakan empat khalifah dalam pengembangan pendidikan Islam dan
menelusuri kesinambungan praktik pendidikan dari masa Rasulullah hingga masa para sahabat
(Fatahullah, 2018). Pendekatan historis-komparatif berguna untuk melihat bagaimana prinsip-
prinsip pendidikan dasar yang diwariskan Nabi diteruskan, dimodifikasi, atau diperluas oleh
Abu Bakar, Umar, Utsman, dan Ali.

Keabsahan data diperkuat melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan informasi

yang diperoleh dari berbagai literatur untuk memastikan objektivitas, konsistensi, dan

516


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

ketepatan data (Khairuddin, 2017). Dengan demikian, hasil penelitian tidak hanya
menggambarkan fakta sejarah, tetapi juga memberikan pemahaman yang utuh mengenai

konteks, nilai, dan kontribusi pendidikan Islam pada masa Khulafaur Rasyidin

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Khulafaur Rasyidin

Secara etimologis, kata khulafd’ merupakan bentuk jamak dari khalifah yang berarti
“pengganti”, yaitu pemimpin yang melanjutkan tugas dan wewenang Rasulullah SAW dalam
memimpin umat Islam, sedangkan istilah ar-rasyidin bermakna “mereka yang mendapat
petunjuk” karena kepemimpinan mereka dinilai mengikuti jejak dan prinsip-prinsip ajaran
Nabi Muhammad SAW (Fatah, 2011). Dalam konteks sejarah Islam, istilah Khulafaur Rasyidin
merujuk pada empat sahabat utama yang secara langsung menerima amanah kepemimpinan
setelah wafatnya Rasulullah, yaitu Abu Bakar ash-Shiddiq, Umar bin al-Khattab, Utsman bin
Affan, dan Ali bin Abi Thalib. Mereka tidak hanya menjadi pemimpin politik, tetapi juga
menjadi figur teladan dalam menjaga kemurnian ajaran Islam, mengatur kehidupan sosial
masyarakat, serta mengembangkan sistem pendidikan yang telah diletakkan dasarnya oleh
Nabi.

Keempat khalifah ini memainkan peran yang sangat strategis dalam melanjutkan fungsi
kenabian, terutama dalam aspek pembinaan keilmuan, penyebaran pengajaran Al-Qur’an, dan
pembentukan struktur masyarakat yang berorientasi pada nilai-nilai tauhid, akhlak, dan
keilmuan. Karena itulah para ahli sejarah menilai masa Khulafaur Rasyidin sebagai periode
emas yang menjadi standar utama kepemimpinan ideal dalam Islam sekaligus tonggak awal
terbentuknya peradaban dan pendidikan Islam yang berkelanjutan.

Mereka bukan hanya pemimpin negara, tetapi juga penerus dakwah Rasulullah SAW
dalam menjaga ajaran dan memastikan keberlanjutan pendidikan Islam (Syaefuddin, 2013).
Sistem pemilihan khalifah dilakukan melalui musyawarah dan baiat sebagai bentuk legitimasi

kepemimpinan.

Peranan Khalifah Abu Bakar dalam Pendidikan Islam
Abu Bakar memimpin umat Islam pada masa transisi yang sangat kritis, ditandai dengan
berbagai tantangan internal seperti kemurtadan, munculnya nabi palsu, serta kebutuhan untuk

menata kembali stabilitas sosial politik umat setelah wafatnya Rasulullah SAW (Fajriah, 2019).

517


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Dalam situasi yang tidak mudah tersebut, pola pendidikan Islam tetap dipertahankan
sebagaimana diwariskan oleh Nabi, yaitu berfokus pada pembinaan Al-Qur’an, penguatan
akidah, akhlak, serta pengajaran ibadah yang bersifat praktis dan aplikatif. Mahmud Yunus
(dalam Gultom & Luthfiyah, 2022) menegaskan bahwa Abu Bakar tidak mengubah struktur
pendidikan yang telah dibangun Nabi, namun memastikan bahwa praktik pembelajaran tetap
berlangsung di berbagai pusat keagamaan.

Salah satu kontribusi paling monumental Abu Bakar dalam bidang pendidikan adalah
keputusan untuk memprakarsai pengumpulan mushaf Al-Qur’an. Kebijakan ini diambil setelah
banyak para penghafal Al-Qur’an syahid dalam perang Yamamah, sehingga dikhawatirkan
sebagian ayat-ayat Al-Qur’an akan hilang apabila tidak segera dibukukan secara sistematis.
Tindakan tersebut tidak hanya melestarikan keaslian wahyu, tetapi juga menjadi fondasi utama
bagi standarisasi kurikulum pendidikan Islam pada masa-masa berikutnya (Glasse, 2002).

Pada masa Abu Bakar, lembaga pendidikan Islam tradisional seperti masjid, kuttab, dan
suffah tetap berfungsi sebagai pusat transmis ilmu. Masjid digunakan sebagai tempat
pembelajaran Al-Qur’an dan kajian agama; kuttab menjadi tempat pendidikan dasar, terutama
baca tulis dan hafalan; sedangkan suffah menjadi pusat pendidikan intensif bagi para sahabat
yang ingin memperdalam ilmu agama dan dakwah (Mihtahul, 2020). Selain itu, menurut Fatah
(2011), perkembangan pendidikan juga ditopang oleh aktivitas para sahabat senior yang
menyebarkan ilmu ke berbagai wilayah Islam melalui berbagai tugas dakwah dan pengajaran.
Temuan ini diperkuat oleh Kosim & Munawaroh (2021) yang menegaskan bahwa masa Abu
Bakar merupakan permulaan pembentukan sistem pendidikan yang stabil setelah masa

kenabian.

Peranan Khalifah Umar bin Khattab

Umar bin Khattab dikenal sebagai khalifah yang berhasil memperluas wilayah kekuasaan
Islam hingga mencakup Persia, Syam, Mesir, dan sebagian wilayah Romawi Timur, sehingga
membentuk struktur politik dan sosial baru yang berdampak besar terhadap pendidikan Islam
(Ali, 2003). Ekspansi wilayah tersebut diikuti oleh stabilitas politik dan administrasi yang
menjadi landasan penting bagi pengembangan pendidikan secara lebih sistematis dan terarah
(Nizar, 2009). Dalam rangka memenuhi kebutuhan pendidikan di wilayah taklukan yang

jumlahnya semakin luas, Umar mengangkat guru-guru resmi yang mendapat gaji dari Baitul

518


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Mal dan secara sengaja dikirim untuk mengajarkan Al-Qur’an, akhlak, serta dasar-dasar syariat
kepada masyarakat muslim yang baru masuk Islam (Kosim & Munawaroh, 2021).

Kebijakan Umar tidak hanya terbatas pada penguatan lembaga pendidikan dasar, tetapi
juga mencakup pengembangan kemampuan komunikasi lintas budaya. Umar memperkenalkan
pengajaran bahasa asing seperti Persia dan Romawi (Byzantium), sebagai upaya menyesuaikan
misi dakwah, administrasi pemerintahan, dan interaksi sosial di wilayah baru yang multibahasa
(Nizar, 2009). Langkah ini menunjukkan bahwa Umar menyadari pentingnya literasi dan
kompetensi linguistik bagi keberhasilan dakwah dan pemerintahan Islam.

Selain itu, Umar membentuk institusi-institusi administratif seperti diwan, yang tidak
hanya berfungsi untuk pemerintahan, tetapi juga berkontribusi dalam proses pencatatan,
dokumentasi, dan literasi masyarakat Islam awal (Fatah, 2011). Penataan kota-kota baru seperti
Kufah, Basrah, dan Fusthath yang kemudian menjadi pusat ilmu pada masa berikutnya
merupakan bagian dari strategi Umar untuk membangun pusat pertumbuhan pendidikan Islam
(Azra, 2015). Para sahabat besar seperti Abdullah bin Mas’ud, Abu Musa al-Ash’ari, dan
Mu’adz bin Jabal diutus ke daerah-daerah tersebut untuk mengajar, sehingga pendidikan Islam
berkembang cepat dan terstruktur. Temuan ini memperkuat pandangan bahwa masa Umar

adalah fase penting dalam pembentukan sistem pendidikan Islam yang terorganisasi.

Peranan Khalifah Utsman bin Affan

Khalifah Utsman bin Affan dikenal sebagai pemimpin yang mengambil langkah strategis
dalam menjaga kemurnian ajaran Islam melalui kebijakan standarisasi Mushaf Utsmani, suatu
keputusan monumental yang menjadi tonggak penting dalam standarisasi kurikulum
pendidikan Islam (Fatah, 2011). Pengumpulan dan penyeragaman mushaf ini dilakukan untuk
menghindari perbedaan bacaan Al-Qur’an di berbagai wilayah Islam yang semakin luas.
Standarisasi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pelestarian wahyu, tetapi juga sebagai
fondasi keseragaman materi pembelajaran Al-Qur’an di seluruh wilayah kekuasaan Islam,
sehingga kurikulum pendidikan menjadi lebih terstruktur dan seragam.

Selain itu, Utsman memberikan izin dan mendorong para sahabat senior untuk tinggal
dan menetap di berbagai daerah strategis seperti Kufah, Basrah, Damaskus, dan Mesir.
Langkah ini bertujuan agar mereka dapat mengajarkan Al-Qur’an, hadis, dan prinsip-prinsip

dasar Islam secara langsung kepada masyarakat setempat (Kosim & Munawaroh, 2021).

519


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Keberadaan para sahabat sebagai pendidik di daerah taklukan menjadikan proses transmisi
keilmuan berlangsung lebih cepat dan terpercaya, karena mereka merupakan generasi yang
langsung belajar dari Rasulullah SAW.

Kebijakan pemerataan pendidik ini berpengaruh besar terhadap penyebaran ilmu dan
pemahaman keagamaan. Surono & Ifendi (2021) menegaskan bahwa kebijakan Utsman
mempercepat perkembangan pendidikan Islam di kota-kota besar dan wilayah baru, karena
masyarakat muslim memperoleh akses langsung terhadap ajaran Islam dari sumber yang
kompeten. Selain itu, Utsman juga memperkuat administrasi pendidikan dengan menugaskan
qari dan guru Al-Qur’an secara resmi di berbagai kota, sehingga kualitas pengajaran tetap
terjaga.

Dalam konteks historis, para ahli seperti Syalabi (1994) memandang masa Utsman
sebagai fase konsolidasi ilmiah yang sangat krusial. Sementara itu, menurut Nizar (2009),
kebijakan standarisasi mushaf dan pemerataan guru pada masa Utsman menjadi salah satu
faktor penting yang memungkinkan munculnya pusat-pusat pendidikan unggul pada masa Bani
Umayyah dan Abbasiyah. Dengan demikian, langkah-langkah Utsman tidak hanya berdampak
pada masa pemerintahannya, tetapi juga menjadi fondasi bagi perkembangan pendidikan Islam

berabad-abad berikutnya.

Peranan Khalifah Ali bin Abi Thalib

Ali bin Abi Thalib merupakan salah satu tokoh kunci dalam perkembangan intelektual
Islam, terutama dalam ranah ilmu bahasa Arab. Ia dikenal sebagai orang pertama yang
meletakkan dasar-dasar ilmu nahwu dengan mengajarkan prinsip-prinsip kaidah gramatika
kepada muridnya, Abu Aswad ad-Du’aly, ketika melihat mulai munculnya kesalahan dalam
pelafalan dan pemahaman Al-Qur’an di kalangan umat Islam yang semakin heterogen (Qiso,
2021). Langkah ini menjadi fondasi penting bagi lahirnya ilmu linguistik Arab yang kemudian
berkembang pesat pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah.

Meskipun masa pemerintahannya diwarnai berbagai konflik politik seperti Perang Jamal
dan Perang Shiffin, Ali tetap memberikan kontribusi signifikan bagi perkembangan ilmu
pengetahuan dan pendidikan Islam (Syalabi, 1994). Ia dikenal sebagai sosok yang memiliki
keluasan ilmu, terutama dalam bidang fikih, tafsir, hikmah, akhlak, dan manajemen

pemerintahan—Xkarena sebagian besar pengetahuannya diperoleh langsung dari interaksi yang

520


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

intens bersama Rasulullah SAW sejak usia muda.

Ali juga terkenal sebagai khalifah yang menyampaikan banyak nasihat keilmuan yang
sarat dengan makna etika, intelektualitas, serta spiritualitas. Nasihat-nasihatnya kemudian
dihimpun dalam berbagai karya klasik seperti Nahj al-Balaghah, yang hingga kini menjadi
referensi penting dalam studi kepemimpinan, akhlak, dan filsafat Islam (Qiso, 2021). Para
ulama sepakat bahwa ucapan-ucapan Ali mencerminkan kedalaman berpikir dan kecerdasan
linguistik yang tinggi. Banyak di antara petuahnya yang dijadikan pedoman oleh para ulama
generasi setelahnya dalam mengembangkan disiplin ilmu bahasa, hukum, dan tasawuf.

Selain kontribusi linguistik dan spiritual, Ali turut membangun tradisi ilmiah melalui
penekanan pada pentingnya keadilan, musyawarah, pendidikan akhlak, serta keteladanan
pemimpin. Menurut Fatahullah (2018), kebijakan Ali juga berdampak pada meningkatnya
kesadaran masyarakat tentang pentingnya pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai moral dan
intelektual. Nizar (2009) menambahkan bahwa pemikiran Ali menjadi salah satu fondasi awal

terbentuknya etika akademik dalam tradisi keilmuan Islam klasik

KESIMPULAN DAN SARAN

Masa Khulafaur Rasyidin merupakan periode paling fundamental dalam sejarah
perkembangan pendidikan Islam setelah wafatnya Rasulullah SAW (Nizar, 2009). Keempat
khalifah memiliki kontribusi unik namun saling melengkapi sehingga membentuk struktur
pendidikan Islam yang stabil, terarah, dan berkelanjutan

Pada masa Abu Bakar, fokus pendidikan diletakkan pada upaya menjaga kemurnian
ajaran Islam melalui pengumpulan mushaf dan pelestarian tradisi pembelajaran Al-Qur’an. Ini
merupakan respon cepat terhadap situasi krisis yang mengancam keberlanjutan pendidikan
Islam. Peran Abu Bakar menjadi pondasi awal bagi terjaminnya keotentikan materi ajar
(Gultom & Luthfiyah, 2022).

Pada masa Umar bin Khattab, pendidikan Islam berkembang secara sistematis seiring
meluasnya wilayah kekuasaan Islam. Ia mengangkat guru-guru resmi, membangun pusat
pendidikan di kota-kota baru, memperkenalkan pengajaran bahasa asing, dan menata
administrasi pemerintahan yang mendukung tumbuhnya literasi dan kajian keilmuan (Kosim
& Munawaroh, 2021). Kebijakannya menjadikan pendidikan Islam terorganisasi dan adaptif
terhadap konteks sosial multikultural.

Khalifah Utsman memperkuat struktur pendidikan dengan menstandarisasi Mushaf

521


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Utsmani sehingga kurikulum Al-Qur’an menjadi seragam di seluruh wilayah Islam (Fatah,
2011). Kebijakannya mengirim sahabat-sahabat senior sebagai guru ke berbagai daerah
mempercepat pemerataan pendidikan dan memastikan masyarakat mendapatkan pengajaran
langsung dari sumber otoritatif (Surono & Ifendi, 2021).

Sementara itu, masa Ali bin Abi Thalib menonjol dalam aspek intelektual dan linguistik.
Ali menjadi pelopor pengembangan ilmu nahwu dan pengajaran kaidah bahasa Arab kepada
Abu Aswad ad-Du’aly (Qiso, 2021).¢' Ia juga memperkuat tradisi ilmiah dan meninggalkan
warisan pemikiran yang sarat etika keilmuan. Kontribusinya menjadi dasar berkembangnya
ilmu bahasa, fikih, dan filsafat Islam pada era berikutnya.

Secara keseluruhan, masa Khulafaur Rasyidin tidak hanya menjaga keberlangsungan
pendidikan Islam pasca-Rasulullah, tetapi juga mematangkan struktur, kurikulum, lembaga,
dan tradisi ilmiah yang menjadi akar bagi berkembangnya peradaban intelektual Islam (Yunus,
2014). Pendidikan Islam pada masa ini menjadi fondasi kuat bagi perkembangan pendidikan
masa Umayyah, Abbasiyah, hingga era modern.

Pendidikan Islam pada masa Khulafaur Rasyidin mengalami perkembangan signifikan
sebagai hasil kebijakan dan kontribusi empat khalifah utama (Zainudin, 2015). Abu Bakar
mengamankan sumber ajaran melalui pengumpulan mushaf, Umar memformalkan pendidikan
melalui pengangkatan guru, Utsman menyatukan kurikulum melalui Mushaf Utsmani, dan Ali
meletakkan dasar ilmu bahasa Arab (Fatah, 2011). Periode ini merupakan fondasi bagi

perkembangan pendidikan Islam klasik hingga moderen.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, M. (2003). Sejarah Islam: Dari Masa Klasik Hingga Modern. Jakarta: Raja  Grafindo
Persada.

Anwar, S., Lubis, R., & Hidayat, A. (2022). Analisis Deskriptif Pendidikan Islam Era Klasik.
Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 112—-125.

Azra, A. (2015). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium  Baru.
Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Fatah, S. (2011). Sejarah Peradaban Islam. Bandung: Pustaka Rizki Putra.

Fatahullah, A. (2018). Kebijakan Pendidikan pada Masa Khulafaur Rasyidin. Jurnal

Tarbiyah Islamiyah, 5(2), 88-99.
Fajriah, U. (2019). Kepemimpinan Abu Bakar dan Stabilitas Umat Islam Pasca ~ Wafat

522


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

Jurnal Teori dan
Pengembangan Pendidikan

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb Vol. 9, No. 4, Desember 2025

Nabi. Jurnal Sejarah Islam, 7(1), 55-68.

Glasse, C. (2002). The New Encyclopedia of Islam. Maryland: AltaMira Press.

Gultom, T., & Luthfiyah, N. (2022). Pola Pendidikan Masa Rasulullah dan Khulafaur
Rasyidin. Jurnal Studi Islam, 10(2), 145-160.

Khairuddin. (2017). Validitas Data dalam Penelitian Kualitatif. Jurnal Metodologi Penelitian,
4(1), 22-30.

Kosim, M., & Munawaroh, N. (2021). Pendidikan Islam Masa Khulafaur Rasyidin. Jurnal
Tarbiyah, 28(2), 112—124.

Mihtahul, F. (2020). Lembaga Pendidikan Islam pada Masa Sahabat. Jurnal Tarbiyah
Al-Awlad, 5(1), 33-45.

Nasution, S. (2010). Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif. Bandung: Tarsito.

Nizar, S. (2009). Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era
Rasulullah hingga Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana
Prenada Media Group.

Qiso, M. (2021). Peran Ali bin Abi Thalib dalam Perkembangan Illmu Nahwu.  Jurnal llmu
Bahasa Arab, 4(2), 99-110.

Surono, A., & Ifendi, F. (2021). Pemerataan Pendidikan pada Masa Utsman bin Affan.
Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 3(1), 22-34.

Syaefuddin, A. (2013). Kepemimpinan Khulafaur Rasyidin dan Relevansinya. Jurnal
Sejarah dan Peradaban Islam, 9(2), 55-70.

Syalabi, A. (1994). Sejarah Kebudayaan Islam (Jilid I). Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Yunus, M. (2014). Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Hidayahtullah Press.

Zainudin, A. (2015). Perkembangan Pendidikan Islam Era Klasik. Jurnal Tarbiyah, 22(1), 1-
15.

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

523


https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

