
 

 

 

 

 

 

514 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

PENDIDIKAN ISLAM PADA MASA KHULAFAUR RASYIDIN DAN PERANANNYA 

DALAM PERKEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM 

 
Rasip1, Iswantir2 

1,2Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi 

Email:  rrasip874@gmail.com1,  iswantir@uinbukittinggi.ac.id2   

 

Abstrak: Pendidikan Islam telah dimulai sejak masa Rasulullah SAW dan dilanjutkan oleh 

para khalifah penggantinya yang dikenal sebagai Khulafaur Rasyidin dan Periode Khulafaur 

Rasyidin (632–661 M) merupakan fase paling penting dalam transformasi pendidikan Islam 

setelah wafatnya Rasulullah SAW. Pada masa ini, pendidikan Islam mengalami proses 

institusionalisasi yang ditandai dengan penyebaran guru, standarisasi ajaran, dan 

pengembangan kurikulum awal Islam. Penelitian ini bertujuan menganalisis kondisi pendidikan 

Islam pada masa Khulafaur Rasyidin, peran masing-masing khalifah dalam pengembangannya, 

serta pengaruhnya terhadap pendidikan Islam berikutnya Metode penelitian yang digunakan 

adalah studi pustaka dengan melakukan analisis terhadap literatur ilmiah, buku nasional, dan 

jurnal Artikel. Hasil penelitian menunjukkan bahwa para khalifah memiliki kontribusi 

signifikan dalam bidang pendidikan, seperti pengumpulan mushaf, pengiriman guru ke daerah 

taklukan, pengembangan bahasa Arab, hingga penyebaran sahabat ke berbagai wilayah untuk 

mengajar.Periode ini menjadi fondasi bagi terbentuknya lembaga pendidikan Islam formal 

seperti madrasah dan pesantren pada masa berikutnya.  

Kata Kunci: Khulafaur Rasyidin, Pendidikan Islam, Sejarah Pendidikan, Sahabat Nabi 

 

Abstract: Islamic education began during the time of Rasulullah SAW and was continued by 

his successor caliphs known as Khulafaur Rasyidin and the period of the Khulafa al-Rasyidin 

(632–661 CE) was the most important phase in the transformation of Islamic education after 

the death of the Prophet Muhammad (peace be upon him). During this period, Islamic 

education underwent a process of institutionalization marked by the distribution of teachers, 

the standardization of teachings, and the development of the early Islamic curriculum. This 

study aims to analyze the state of Islamic education during the Khulafa al-Rasyidin era, the 

role of each caliph in its development, and their influence on subsequent Islamic education. 

The research method used was a literature study by analyzing scientific literature, national 

books, and journal articles. The results show that the caliphs made significant contributions to 

education, such as collecting mushafs, sending teachers to conquered areas, developing the 

Arabic language, and deploying companions to various regions to teach. This period laid the 

foundation for the establishment of formal Islamic educational institutions such as madrasas 

and Islamic boarding schools in subsequent periods. 

Keywords: Khulafa al-Rasyidin, Islamic Education, History of Education, Companions of the 

Prophet 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb
mailto:rrasip874@gmail.com1
mailto:iswantir@uinbukittinggi.ac.id2


 

 

 

 

 

 

515 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam telah dimulai sejak masa Rasulullah SAW dan dilanjutkan oleh para 

khalifah penggantinya yang dikenal sebagai Khulafaur Rasyidin. Menurut pendapat (Nizar, 

2009) Periode ini merupakan masa konsolidasi, ekspansi, dan pengembangan sistem 

pendidikan yang telah diletakkan dasarnya oleh Nabi Muhammad SAW. Sejarah pendidikan 

Islam mencatat bahwa masa Khulafaur Rasyidin menjadi fondasi penting bagi perkembangan 

pendidikan Islam pada masa-masa selanjutnya. 

Al-Qur'an sebagai sumber utama pendidikan Islam menekankan pentingnya ilmu 

pengetahuan, sebagaimana wahyu pertama yang turun kepada Nabi Muhammad SAW berupa 

perintah "Iqra" (bacalah). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan merupakan nilai 

fundamental dalam ajaran Islam yang harus terus dikembangkan. Pendidikan Islam tidak hanya 

berfokus pada aspek keagamaan semata, tetapi mencakup pengembangan kepribadian manusia 

secara menyeluruh. 

Pendidikan Islam mengalami perkembangan pesat setelah wafatnya Rasulullah SAW 

pada tahun 632 M, dan memasuki fase baru di bawah kepemimpinan Khulafaur Rasyidin. Masa 

ini merupakan laboratorium awal bagi transformasi pendidikan Islam dari sistem personal 

kenabian menuju sistem terstruktur dan terinstitusi. Perubahan tersebut didorong oleh ekspansi 

wilayah Islam, kebutuhan standar ajaran, serta meningkatnya pluralitas masyarakat muslim. 

Abu Bakar memulai era ini dengan konsolidasi ajaran melalui pengumpulan Al-Qur’an, 

yang menjadi fondasi utama dalam menjaga keaslian pendidikan Islam (Glasse, 2002). Umar 

bin Khattab berperan penting dengan mengangkat guru dan menyebarkannya ke berbagai 

wilayah kekuasaan Islam (Kosim & Munawaroh, 2021). Utsman bin Affan kemudian 

menyempurnakan standarisasi mushaf, sehingga pendidikan Islam memiliki kurikulum pokok 

yang seragam (Fatah, 2011). Ali bin Abi Thalib meletakkan dasar keilmuan bahasa Arab yang 

menjadi fondasi munculnya disiplin ilmu nahwu (Qiso, 2021). 

Kajian akademik tentang pendidikan pada masa Khulafaur Rasyidin penting dilakukan 

guna memahami bagaimana nilai, kebijakan, dan struktur masa tersebut memberi dampak pada 

pendidikan Islam hingga era moderen. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode library research (penelitian kepustakaan) dengan 

pendekatan kualitatif. Penelitian kepustakaan adalah penelitian yang dilakukan dengan cara 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

516 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

mengumpulkan, membaca, mencatat, dan menganalisis data yang bersumber dari literatur 

seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dan dokumen tertulis lainnya yang relevan dengan topik 

penelitian (Sugiyono, 2019). Menurut (Zed, 2014) penelitian kepustakaan merupakan 

serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca, 

mencatat, serta mengolah bahan penelitian. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan historis-kritis. 

Pendekatan historis digunakan untuk mengkaji peristiwa pendidikan pada masa Khulafaur 

Rasyidin dalam perspektif sejarah, sedangkan pendekatan kritis digunakan untuk menganalisis 

dan menilai sumber-sumber sejarah secara objektif. Menjelaskan bahwa pendekatan historis-

kritis memungkinkan peneliti untuk memahami fenomena masa lalu dengan lebih mendalam 

dan kontekstual. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu mengidentifikasi, 

mengkaji, mencatat, dan mengelompokkan informasi yang bersumber dari literatur tersebut 

(Nasution, 2010). Data yang terkumpul kemudian dikelompokkan ke dalam tema-tema pokok, 

yaitu: kondisi sosial-politik masa Khulafaur Rasyidin, kebijakan tiap khalifah dalam bidang 

pendidikan, perkembangan lembaga dan sistem pembelajaran, dan dampak era tersebut 

terhadap pendidikan Islam berikutnya (Azra, 2015). 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan deskriptif-analitis, yaitu 

mendeskripsikan isi literatur secara sistematis kemudian menganalisisnya untuk memperoleh 

pemahaman komprehensif mengenai karakteristik pendidikan pada masa Khulafaur Rasyidin 

(Anwar et al., 2022). Pendekatan ini memungkinkan peneliti menginterpretasikan secara kritis 

hubungan antara kebijakan pemerintahan, dinamika keilmuan, dan aplikasi pendidikan pada 

masa tersebut. 

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan teknik komparatif-historis, yakni 

membandingkan kebijakan empat khalifah dalam pengembangan pendidikan Islam dan 

menelusuri kesinambungan praktik pendidikan dari masa Rasulullah hingga masa para sahabat 

(Fatahullah, 2018). Pendekatan historis-komparatif berguna untuk melihat bagaimana prinsip-

prinsip pendidikan dasar yang diwariskan Nabi diteruskan, dimodifikasi, atau diperluas oleh 

Abu Bakar, Umar, Utsman, dan Ali. 

Keabsahan data diperkuat melalui triangulasi sumber, yaitu membandingkan informasi 

yang diperoleh dari berbagai literatur untuk memastikan objektivitas, konsistensi, dan 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

517 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

ketepatan data (Khairuddin, 2017). Dengan demikian, hasil penelitian tidak hanya 

menggambarkan fakta sejarah, tetapi juga memberikan pemahaman yang utuh mengenai 

konteks, nilai, dan kontribusi pendidikan Islam pada masa Khulafaur Rasyidin 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Khulafaur Rasyidin 

Secara etimologis, kata khulafā’ merupakan bentuk jamak dari khalīfah yang berarti 

“pengganti”, yaitu pemimpin yang melanjutkan tugas dan wewenang Rasulullah SAW dalam 

memimpin umat Islam, sedangkan istilah ar-rāsyidīn bermakna “mereka yang mendapat 

petunjuk” karena kepemimpinan mereka dinilai mengikuti jejak dan prinsip-prinsip ajaran 

Nabi Muhammad SAW (Fatah, 2011). Dalam konteks sejarah Islam, istilah Khulafaur Rasyidin 

merujuk pada empat sahabat utama yang secara langsung menerima amanah kepemimpinan 

setelah wafatnya Rasulullah, yaitu Abu Bakar ash-Shiddiq, Umar bin al-Khattab, Utsman bin 

Affan, dan Ali bin Abi Thalib. Mereka tidak hanya menjadi pemimpin politik, tetapi juga 

menjadi figur teladan dalam menjaga kemurnian ajaran Islam, mengatur kehidupan sosial 

masyarakat, serta mengembangkan sistem pendidikan yang telah diletakkan dasarnya oleh 

Nabi. 

Keempat khalifah ini memainkan peran yang sangat strategis dalam melanjutkan fungsi 

kenabian, terutama dalam aspek pembinaan keilmuan, penyebaran pengajaran Al-Qur’an, dan 

pembentukan struktur masyarakat yang berorientasi pada nilai-nilai tauhid, akhlak, dan 

keilmuan. Karena itulah para ahli sejarah menilai masa Khulafaur Rasyidin sebagai periode 

emas yang menjadi standar utama kepemimpinan ideal dalam Islam sekaligus tonggak awal 

terbentuknya peradaban dan pendidikan Islam yang berkelanjutan. 

Mereka bukan hanya pemimpin negara, tetapi juga penerus dakwah Rasulullah SAW 

dalam menjaga ajaran dan memastikan keberlanjutan pendidikan Islam (Syaefuddin, 2013). 

Sistem pemilihan khalifah dilakukan melalui musyawarah dan baiat sebagai bentuk legitimasi 

kepemimpinan. 

 

Peranan Khalifah Abu Bakar dalam Pendidikan Islam 

Abu Bakar memimpin umat Islam pada masa transisi yang sangat kritis, ditandai dengan 

berbagai tantangan internal seperti kemurtadan, munculnya nabi palsu, serta kebutuhan untuk 

menata kembali stabilitas sosial politik umat setelah wafatnya Rasulullah SAW (Fajriah, 2019). 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

518 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Dalam situasi yang tidak mudah tersebut, pola pendidikan Islam tetap dipertahankan 

sebagaimana diwariskan oleh Nabi, yaitu berfokus pada pembinaan Al-Qur’an, penguatan 

akidah, akhlak, serta pengajaran ibadah yang bersifat praktis dan aplikatif. Mahmud Yunus 

(dalam Gultom & Luthfiyah, 2022) menegaskan bahwa Abu Bakar tidak mengubah struktur 

pendidikan yang telah dibangun Nabi, namun memastikan bahwa praktik pembelajaran tetap 

berlangsung di berbagai pusat keagamaan. 

Salah satu kontribusi paling monumental Abu Bakar dalam bidang pendidikan adalah 

keputusan untuk memprakarsai pengumpulan mushaf Al-Qur’an. Kebijakan ini diambil setelah 

banyak para penghafal Al-Qur’an syahid dalam perang Yamamah, sehingga dikhawatirkan 

sebagian ayat-ayat Al-Qur’an akan hilang apabila tidak segera dibukukan secara sistematis. 

Tindakan tersebut tidak hanya melestarikan keaslian wahyu, tetapi juga menjadi fondasi utama 

bagi standarisasi kurikulum pendidikan Islam pada masa-masa berikutnya (Glasse, 2002). 

Pada masa Abu Bakar, lembaga pendidikan Islam tradisional seperti masjid, kuttab, dan 

suffah tetap berfungsi sebagai pusat transmis ilmu. Masjid digunakan sebagai tempat 

pembelajaran Al-Qur’an dan kajian agama; kuttab menjadi tempat pendidikan dasar, terutama 

baca tulis dan hafalan; sedangkan suffah menjadi pusat pendidikan intensif bagi para sahabat 

yang ingin memperdalam ilmu agama dan dakwah (Mihtahul, 2020). Selain itu, menurut Fatah 

(2011), perkembangan pendidikan juga ditopang oleh aktivitas para sahabat senior yang 

menyebarkan ilmu ke berbagai wilayah Islam melalui berbagai tugas dakwah dan pengajaran. 

Temuan ini diperkuat oleh Kosim & Munawaroh (2021) yang menegaskan bahwa masa Abu 

Bakar merupakan permulaan pembentukan sistem pendidikan yang stabil setelah masa 

kenabian. 

 

Peranan Khalifah Umar bin Khattab 

Umar bin Khattab dikenal sebagai khalifah yang berhasil memperluas wilayah kekuasaan 

Islam hingga mencakup Persia, Syam, Mesir, dan sebagian wilayah Romawi Timur, sehingga 

membentuk struktur politik dan sosial baru yang berdampak besar terhadap pendidikan Islam 

(Ali, 2003). Ekspansi wilayah tersebut diikuti oleh stabilitas politik dan administrasi yang 

menjadi landasan penting bagi pengembangan pendidikan secara lebih sistematis dan terarah 

(Nizar, 2009). Dalam rangka memenuhi kebutuhan pendidikan di wilayah taklukan yang 

jumlahnya semakin luas, Umar mengangkat guru-guru resmi yang mendapat gaji dari Baitul 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

519 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Mal dan secara sengaja dikirim untuk mengajarkan Al-Qur’an, akhlak, serta dasar-dasar syariat 

kepada masyarakat muslim yang baru masuk Islam (Kosim & Munawaroh, 2021). 

Kebijakan Umar tidak hanya terbatas pada penguatan lembaga pendidikan dasar, tetapi 

juga mencakup pengembangan kemampuan komunikasi lintas budaya. Umar memperkenalkan 

pengajaran bahasa asing seperti Persia dan Romawi (Byzantium), sebagai upaya menyesuaikan 

misi dakwah, administrasi pemerintahan, dan interaksi sosial di wilayah baru yang multibahasa 

(Nizar, 2009). Langkah ini menunjukkan bahwa Umar menyadari pentingnya literasi dan 

kompetensi linguistik bagi keberhasilan dakwah dan pemerintahan Islam. 

Selain itu, Umar membentuk institusi-institusi administratif seperti diwan, yang tidak 

hanya berfungsi untuk pemerintahan, tetapi juga berkontribusi dalam proses pencatatan, 

dokumentasi, dan literasi masyarakat Islam awal (Fatah, 2011). Penataan kota-kota baru seperti 

Kufah, Basrah, dan Fusthath yang kemudian menjadi pusat ilmu pada masa berikutnya 

merupakan bagian dari strategi Umar untuk membangun pusat pertumbuhan pendidikan Islam 

(Azra, 2015). Para sahabat besar seperti Abdullah bin Mas’ud, Abu Musa al-Ash’ari, dan 

Mu’adz bin Jabal diutus ke daerah-daerah tersebut untuk mengajar, sehingga pendidikan Islam 

berkembang cepat dan terstruktur. Temuan ini memperkuat pandangan bahwa masa Umar 

adalah fase penting dalam pembentukan sistem pendidikan Islam yang terorganisasi. 

 

Peranan Khalifah Utsman bin Affan 

Khalifah Utsman bin Affan dikenal sebagai pemimpin yang mengambil langkah strategis 

dalam menjaga kemurnian ajaran Islam melalui kebijakan standarisasi Mushaf Utsmani, suatu 

keputusan monumental yang menjadi tonggak penting dalam standarisasi kurikulum 

pendidikan Islam (Fatah, 2011). Pengumpulan dan penyeragaman mushaf ini dilakukan untuk 

menghindari perbedaan bacaan Al-Qur’an di berbagai wilayah Islam yang semakin luas. 

Standarisasi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pelestarian wahyu, tetapi juga sebagai 

fondasi keseragaman materi pembelajaran Al-Qur’an di seluruh wilayah kekuasaan Islam, 

sehingga kurikulum pendidikan menjadi lebih terstruktur dan seragam. 

Selain itu, Utsman memberikan izin dan mendorong para sahabat senior untuk tinggal 

dan menetap di berbagai daerah strategis seperti Kufah, Basrah, Damaskus, dan Mesir. 

Langkah ini bertujuan agar mereka dapat mengajarkan Al-Qur’an, hadis, dan prinsip-prinsip 

dasar Islam secara langsung kepada masyarakat setempat (Kosim & Munawaroh, 2021). 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

520 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Keberadaan para sahabat sebagai pendidik di daerah taklukan menjadikan proses transmisi 

keilmuan berlangsung lebih cepat dan terpercaya, karena mereka merupakan generasi yang 

langsung belajar dari Rasulullah SAW. 

Kebijakan pemerataan pendidik ini berpengaruh besar terhadap penyebaran ilmu dan 

pemahaman keagamaan. Surono & Ifendi (2021) menegaskan bahwa kebijakan Utsman 

mempercepat perkembangan pendidikan Islam di kota-kota besar dan wilayah baru, karena 

masyarakat muslim memperoleh akses langsung terhadap ajaran Islam dari sumber yang 

kompeten. Selain itu, Utsman juga memperkuat administrasi pendidikan dengan menugaskan 

qari dan guru Al-Qur’an secara resmi di berbagai kota, sehingga kualitas pengajaran tetap 

terjaga. 

Dalam konteks historis, para ahli seperti Syalabi (1994) memandang masa Utsman 

sebagai fase konsolidasi ilmiah yang sangat krusial. Sementara itu, menurut Nizar (2009), 

kebijakan standarisasi mushaf dan pemerataan guru pada masa Utsman menjadi salah satu 

faktor penting yang memungkinkan munculnya pusat-pusat pendidikan unggul pada masa Bani 

Umayyah dan Abbasiyah. Dengan demikian, langkah-langkah Utsman tidak hanya berdampak 

pada masa pemerintahannya, tetapi juga menjadi fondasi bagi perkembangan pendidikan Islam 

berabad-abad berikutnya. 

 

Peranan Khalifah Ali bin Abi Thalib 

Ali bin Abi Thalib merupakan salah satu tokoh kunci dalam perkembangan intelektual 

Islam, terutama dalam ranah ilmu bahasa Arab. Ia dikenal sebagai orang pertama yang 

meletakkan dasar-dasar ilmu nahwu dengan mengajarkan prinsip-prinsip kaidah gramatika 

kepada muridnya, Abu Aswad ad-Du’aly, ketika melihat mulai munculnya kesalahan dalam 

pelafalan dan pemahaman Al-Qur’an di kalangan umat Islam yang semakin heterogen (Qiso, 

2021). Langkah ini menjadi fondasi penting bagi lahirnya ilmu linguistik Arab yang kemudian 

berkembang pesat pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah. 

Meskipun masa pemerintahannya diwarnai berbagai konflik politik seperti Perang Jamal 

dan Perang Shiffin, Ali tetap memberikan kontribusi signifikan bagi perkembangan ilmu 

pengetahuan dan pendidikan Islam (Syalabi, 1994). Ia dikenal sebagai sosok yang memiliki 

keluasan ilmu, terutama dalam bidang fikih, tafsir, hikmah, akhlak, dan manajemen 

pemerintahan—karena sebagian besar pengetahuannya diperoleh langsung dari interaksi yang 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

521 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

intens bersama Rasulullah SAW sejak usia muda. 

Ali juga terkenal sebagai khalifah yang menyampaikan banyak nasihat keilmuan yang 

sarat dengan makna etika, intelektualitas, serta spiritualitas. Nasihat-nasihatnya kemudian 

dihimpun dalam berbagai karya klasik seperti Nahj al-Balaghah, yang hingga kini menjadi 

referensi penting dalam studi kepemimpinan, akhlak, dan filsafat Islam (Qiso, 2021). Para 

ulama sepakat bahwa ucapan-ucapan Ali mencerminkan kedalaman berpikir dan kecerdasan 

linguistik yang tinggi. Banyak di antara petuahnya yang dijadikan pedoman oleh para ulama 

generasi setelahnya dalam mengembangkan disiplin ilmu bahasa, hukum, dan tasawuf. 

Selain kontribusi linguistik dan spiritual, Ali turut membangun tradisi ilmiah melalui 

penekanan pada pentingnya keadilan, musyawarah, pendidikan akhlak, serta keteladanan 

pemimpin. Menurut Fatahullah (2018), kebijakan Ali juga berdampak pada meningkatnya 

kesadaran masyarakat tentang pentingnya pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai moral dan 

intelektual. Nizar (2009) menambahkan bahwa pemikiran Ali menjadi salah satu fondasi awal 

terbentuknya etika akademik dalam tradisi keilmuan Islam klasik 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Masa Khulafaur Rasyidin merupakan periode paling fundamental dalam sejarah 

perkembangan pendidikan Islam setelah wafatnya Rasulullah SAW (Nizar, 2009). Keempat 

khalifah memiliki kontribusi unik namun saling melengkapi sehingga membentuk struktur 

pendidikan Islam yang stabil, terarah, dan berkelanjutan  

Pada masa Abu Bakar, fokus pendidikan diletakkan pada upaya menjaga kemurnian 

ajaran Islam melalui pengumpulan mushaf dan pelestarian tradisi pembelajaran Al-Qur’an. Ini 

merupakan respon cepat terhadap situasi krisis yang mengancam keberlanjutan pendidikan 

Islam. Peran Abu Bakar menjadi pondasi awal bagi terjaminnya keotentikan materi ajar 

(Gultom & Luthfiyah, 2022). 

Pada masa Umar bin Khattab, pendidikan Islam berkembang secara sistematis seiring 

meluasnya wilayah kekuasaan Islam. Ia mengangkat guru-guru resmi, membangun pusat 

pendidikan di kota-kota baru, memperkenalkan pengajaran bahasa asing, dan menata 

administrasi pemerintahan yang mendukung tumbuhnya literasi dan kajian keilmuan (Kosim 

& Munawaroh, 2021). Kebijakannya menjadikan pendidikan Islam terorganisasi dan adaptif 

terhadap konteks sosial multikultural. 

Khalifah Utsman memperkuat struktur pendidikan dengan menstandarisasi Mushaf 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

522 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Utsmani sehingga kurikulum Al-Qur’an menjadi seragam di seluruh wilayah Islam (Fatah, 

2011). Kebijakannya mengirim sahabat-sahabat senior sebagai guru ke berbagai daerah 

mempercepat pemerataan pendidikan dan memastikan masyarakat mendapatkan pengajaran 

langsung dari sumber otoritatif (Surono & Ifendi, 2021). 

Sementara itu, masa Ali bin Abi Thalib menonjol dalam aspek intelektual dan linguistik. 

Ali menjadi pelopor pengembangan ilmu nahwu dan pengajaran kaidah bahasa Arab kepada 

Abu Aswad ad-Du’aly (Qiso, 2021).⁶¹ Ia juga memperkuat tradisi ilmiah dan meninggalkan 

warisan pemikiran yang sarat etika keilmuan. Kontribusinya menjadi dasar berkembangnya 

ilmu bahasa, fikih, dan filsafat Islam pada era berikutnya. 

Secara keseluruhan, masa Khulafaur Rasyidin tidak hanya menjaga keberlangsungan 

pendidikan Islam pasca-Rasulullah, tetapi juga mematangkan struktur, kurikulum, lembaga, 

dan tradisi ilmiah yang menjadi akar bagi berkembangnya peradaban intelektual Islam (Yunus, 

2014). Pendidikan Islam pada masa ini menjadi fondasi kuat bagi perkembangan pendidikan 

masa Umayyah, Abbasiyah, hingga era modern. 

Pendidikan Islam pada masa Khulafaur Rasyidin mengalami perkembangan signifikan 

sebagai hasil kebijakan dan kontribusi empat khalifah utama (Zainudin, 2015). Abu Bakar 

mengamankan sumber ajaran melalui pengumpulan mushaf, Umar memformalkan pendidikan 

melalui pengangkatan guru, Utsman menyatukan kurikulum melalui Mushaf Utsmani, dan Ali 

meletakkan dasar ilmu bahasa Arab (Fatah, 2011). Periode ini merupakan fondasi bagi 

perkembangan pendidikan Islam klasik hingga moderen. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, M. (2003). Sejarah Islam: Dari Masa Klasik Hingga Modern. Jakarta: Raja  Grafindo 

Persada. 

Anwar, S., Lubis, R., & Hidayat, A. (2022). Analisis Deskriptif Pendidikan Islam  Era Klasik. 

Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 112–125. 

Azra, A. (2015). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium  Baru. 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Fatah, S. (2011). Sejarah Peradaban Islam. Bandung: Pustaka Rizki Putra. 

Fatahullah, A. (2018). Kebijakan Pendidikan pada Masa Khulafaur Rasyidin. Jurnal 

 Tarbiyah Islamiyah, 5(2), 88–99. 

Fajriah, U. (2019). Kepemimpinan Abu Bakar dan Stabilitas Umat Islam Pasca  Wafat 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb


 

 

 

 

 

 

523 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb                                               Vol. 9, No. 4, Desember 2025 

 

Jurnal Teori dan 

Pengembangan Pendidikan 

Nabi. Jurnal Sejarah Islam, 7(1), 55–68. 

Glasse, C. (2002). The New Encyclopedia of Islam. Maryland: AltaMira Press. 

Gultom, T., & Luthfiyah, N. (2022). Pola Pendidikan Masa Rasulullah dan  Khulafaur 

Rasyidin. Jurnal Studi Islam, 10(2), 145–160. 

Khairuddin. (2017). Validitas Data dalam Penelitian Kualitatif. Jurnal Metodologi Penelitian, 

4(1), 22–30. 

Kosim, M., & Munawaroh, N. (2021). Pendidikan Islam Masa Khulafaur Rasyidin. Jurnal 

Tarbiyah, 28(2), 112–124. 

Mihtahul, F. (2020). Lembaga Pendidikan Islam pada Masa Sahabat. Jurnal  Tarbiyah 

Al-Awlad, 5(1), 33–45. 

Nasution, S. (2010). Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif. Bandung: Tarsito. 

Nizar, S. (2009). Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan  Era 

Rasulullah hingga Reformasi Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta:  Kencana 

Prenada Media Group. 

Qiso, M. (2021). Peran Ali bin Abi Thalib dalam Perkembangan Ilmu Nahwu.  Jurnal Ilmu 

Bahasa Arab, 4(2), 99–110. 

Surono, A., & Ifendi, F. (2021). Pemerataan Pendidikan pada Masa Utsman bin  Affan. 

Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 3(1), 22–34. 

Syaefuddin, A. (2013). Kepemimpinan Khulafaur Rasyidin dan Relevansinya.  Jurnal 

Sejarah dan Peradaban Islam, 9(2), 55–70. 

Syalabi, A. (1994). Sejarah Kebudayaan Islam (Jilid I). Jakarta: Pustaka Al-Husna. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Yunus, M. (2014). Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Hidayahtullah Press. 

Zainudin, A. (2015). Perkembangan Pendidikan Islam Era Klasik. Jurnal Tarbiyah, 22(1), 1–

15. 

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

 

 

 

https://journal.fexaria.com/j/index.php/jtpb

